Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini dan Kewarganegaraan
Volume. 2 Nomor. 4 November 2025

e-ISSN: 3064-0253; p-ISSN: 3064-0261, Hal. 207-214

DOI: https://doi.org/10.61132 /paud.v2i4.794

Tersedia: https://ejournal.aripi.or.id /index.php/paud

Pancasila sebagai Landasan Demokrasi dan Ham Perspektif Yusril Ihza
Mahendra

Dhamar Ibrahim Kadista Putra'”, Sorayya Febby Kalkautsari’, Adhisti Muthia
Syawali® , Moh. Faizin*
14 Program Studi Pendidikan Bahasa Inggris Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Indonesia
Email: 06010525006@student.uinsa.ac.id', 06010525020@student.uinsa.ac.id 2,
306020525023 @student.uinsa.ac.id ?, faizin7172@gmail.com *

*Penulis Korespondensi: 06010525006(@student.uinsa.ac.id

Abstract. Pancasila, as the foundational ideology of Indonesia, plays a fundamental role in shaping a democratic
system and ensuring the protection of human rights based on justice. From Yusril Thza Mahendra’s perspective,
Pancasila is not merely a normative ideology but serves as a political and legal paradigm that integrates the
values of divinity, humanity, unity, democracy, and social justice into the practice of governance. According to
Yusril, Indonesian democracy cannot be equated with Western liberalism, which emphasizes individual freedom,
rather, it is a constitutional democracy grounded in the moral and spiritual foundations of Pancasila. The values
of Pancasila position human rights in a balanced relationship between rights and responsibilities, as well as
between individual and collective interests of the nation. Thus, democracy and human rights, in Yusril’s view, are
integralistic—citizens’ freedoms are directed toward realizing social j ustice and order in national life. This
article aims to examine Yusril Ihza Mahendra’s thoughts on the relationship between Pancasila, democracy, and
human rights, and their relevance within the context of Indonesia’s contemporary constitutional system.

Keywords: Democracy, Human Rights,; Indonesian Constitutionalism; Pancasila; Yusril Ihza Mahendra.

Abstrak. Pancasila sebagai ideologi dasar negara Indonesia memiliki peran yang sangat fundamental dalam
membentuk sistem demokrasi serta menjamin perlindungan hak asasi manusia yang berlandaskan keadilan. Dalam
pandangan Yusril lThza Mahendra, Pancasila bukan sekadar ideologi normatif, melainkan berfungsi sebagai
paradigma politik dan hukum yang mengintegrasikan nilai-nilai ketuhanan, kemanusiaan, persatuan, demokrasi,
dan keadilan sosial dalam praktik penyelenggaraan pemerintahan. Menurut Yusril, demokrasi Indonesia tidak
dapat disamakan dengan liberalisme Barat yang menckankan kebebasan individu secara mutlak; melainkan
merupakan bentuk demokrasi konstitusional yang berlandaskan pada nilai moral dan spiritual Pancasila. Nilai-
nilai yang terkandung dalam Pancasila menempatkan hak asasi manusia dalam hubungan yang seimbang antara
hak dan kewajiban, serta antara kepentingan individu dan kepentingan kolektif bangsa. Dengan demikian, dalam
pandangan Yusril, demokrasi dan hak asasi manusia bersifat integralistik—kebebasan warga negara diarahkan
untuk mewujudkan keadilan sosial dan ketertiban dalam kehidupan berbangsa dan bernegara. Artikel ini bertujuan
untuk mengkaji pemikiran Yusril Thza Mahendra mengenai hubungan antara Pancasila, demokrasi, dan hak asasi
manusia, serta relevansinya dalam konteks sistem ketatanegaraan Indonesia kontemporer.

Kata Kunci: Demokrasi; Hak Asasi Manusia; Konstitusionalisme Indonesia; Pancasila; Yusril Ihza Mahendra.

1. LATAR BELAKANG

Pancasila sebagai dasar ideologi dan pandangan hidup bangsa memiliki peran strategis
dalam mengarahkan sistem bernegara di Indonesia, termasuk dalam praktik demokrasi dan
perlindungan Hak Asasi Manusia (HAM). Sebagai negara yang plural dan multikultural,
Indonesia membutuhkan fondasi nilai yang mampu menyeimbangkan ruang kebebasan
individu dengan kebutuhan menjaga harmoni dan keteraturan sosial. Melalui nilai-nilai
ketuhanan, kemanusiaan, persatuan, kerakyatan, dan keadilan sosial, Pancasila menawarkan

pedoman moral yang dapat menyelaraskan kedua kepentingan tersebut.

Naskah Masuk: 17 September 2025; Revisi: 21 Oktober 2025; Diterima: 28 November 2025; Terbit: 30
November 2025


https://doi.org/10.61132/paud.v2i4.794
https://ejournal.aripi.or.id/index.php/paud
mailto:06010525006@student.uinsa.ac.id
mailto:06010525020@student.uinsa.ac.id
mailto:306020525023@student.uinsa.ac.id
mailto:faizin7172@gmail.com
mailto:06010525006@student.uinsa.ac.id

Pancasila sebagai Landasan Demokrasi dan Ham Perspektif Yusril Ihza Mahendra

Di tengah arus globalisasi politik yang banyak mengadopsi model demokrasi liberal,
Indonesia mengembangkan bentuk demokrasi yang berbeda, yaitu Demokrasi Pancasila.
Sistem ini tidak hanya bertumpu pada aspek teknis seperti penyelenggaraan pemilu, partisipasi
politik, atau mekanisme perwakilan, tetapi juga menekankan nilai-nilai etis dan budaya yang
mengakar dalam kehidupan masyarakat, seperti musyawarah, gotong royong, serta orientasi
pada kepentingan bersama. Dengan demikian, demokrasi Indonesia memiliki karakter khas
yang berupaya menjaga keseimbangan antara hak warga negara dan tanggung jawab sosial.

Pada sisi lain, isu HAM menjadi indikator penting dalam menilai keberhasilan
penyelenggaraan demokrasi. Penghormatan terhadap hak dasar manusia merupakan ciri utama
pemerintahan yang demokratis. Indonesia telah merumuskan berbagai aturan nasional dan
meratifikasi beberapa instrumen internasional mengenai HAM, namun pelaksanaannya masih
menghadapi sejumlah tantangan, terutama terkait persoalan ketidakadilan, intoleransi,
penyalahgunaan kekuasaan, serta dampak negatif perkembangan teknologi informasi terhadap
ruang publik.

Dengan kondisi tersebut, telaah mengenai kedudukan Pancasila sebagai landasan
demokrasi dan HAM menjadi penting dilakukan. Kajian ini diharapkan mampu memberikan
pemahaman tentang bagaimana nilai-nilai Pancasila diimplementasikan dalam sistem politik
dan hukum, serta bagaimana Demokrasi Pancasila dapat menjadi alternatif yang lebih sesuai
dengan karakter bangsa Indonesia dibandingkan model demokrasi liberal yang berkembang di

negara Barat.

2. KAJIAN TEORITIS
Pancasila sebagai Dasar Filosofis Negara

Pancasila merupakan fondasi filosofis bangsa yang memuat nilai-nilai fundamental
untuk mengatur kehidupan berbangsa dan bernegara. Sebagai ideologi terbuka, Pancasila
mengandung lima prinsip utama yang berkaitan dengan dimensi ketuhanan, kemanusiaan,
persatuan, kerakyatan, dan keadilan sosial. Nilai-nilai tersebut tidak hanya berfungsi sebagai
pedoman moral, tetapi juga menjadi dasar dalam pembentukan hukum dan kebijakan negara.
Secara konstitusional, kedudukan Pancasila ditegaskan dalam Pembukaan Undang-Undang
Dasar 1945, yang menjadikannya sumber dari segala sumber hukum.

Dalam konteks teori politik, Pancasila bukan sekadar kumpulan norma filosofis, tetapi
juga kerangka etis yang memandu praktik demokrasi Indonesia. Ide demokrasi yang
terkandung dalam Pancasila menekankan keseimbangan antara hak individu dan kewajiban

sosial, serta mengedepankan prinsip musyawarah sebagai mekanisme penyelesaian masalah

208 PAUD - VOLUME 2, NOMOR 4, NOVEMBER 2025



e-ISSN: 3064-0253; p-ISSN: 3064-0261, Hal. 207-214

bersama. Dengan demikian, Pancasila memberikan orientasi moral yang membedakan
demokrasi Indonesia dari model demokrasi liberal Barat.
Demokrasi dalam Perspektif Ilmu Politik

Secara umum, demokrasi dipahami sebagai sistem pemerintahan yang berpijak pada
kedaulatan rakyat, partisipasi publik, prinsip kesetaraan, dan kebebasan politik. Teori
demokrasi klasik—seperti yang digagas oleh Abraham Lincoln—menyatakan bahwa
demokrasi adalah “pemerintahan dari rakyat, oleh rakyat, dan untuk rakyat.” Sementara itu,
teori demokrasi modern menambahkan unsur penting berupa akuntabilitas, supremasi hukum,
dan perlindungan hak-hak sipil.

Model demokrasi liberal yang dominan di negara Barat cenderung menitikberatkan
pada kebebasan individu, kompetisi politik, dan mekanisme voting mayoritas. Namun,
pendekatan ini tidak selalu sejalan dengan konteks sosial negara-negara dengan budaya
komunal seperti Indonesia. Karena itu, demokrasi di Indonesia berkembang dalam format
berbeda, yakni demokrasi berbasis musyawarah, kekeluargaan, dan orientasi pada harmoni
sosial. Model ini dikenal sebagai Demokrasi Pancasila.

Hak Asasi Manusia (HAM) sebagai Prinsip Universal

HAM adalah hak dasar yang melekat pada setiap individu sejak lahir dan bersifat
universal, tidak dapat dicabut, serta wajib dilindungi oleh negara. Konsep HAM modern
berasal dari Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia (DUHAM) 1948 yang mencakup hak sipil,
politik, ekonomi, sosial, dan budaya. Teori HAM menempatkan martabat manusia sebagai
landasan utama, sehingga segala bentuk kekuasaan harus tunduk pada prinsip penghormatan
terhadap hak-hak tersebut.

Dalam konteks negara hukum, perlindungan HAM menjadi pilar penting dalam
penyelenggaraan demokrasi. Pemerintahan yang demokratis wajib menjamin hak warga negara
untuk bebas berpendapat, bebas dari diskriminasi, memperoleh akses pendidikan, kesehatan,
keadilan, dan perlindungan dari tindakan sewenang-wenang. Oleh karena itu, kualitas
demokrasi suatu negara sangat ditentukan oleh sejauh mana HAM dihormati dan dijalankan
secara konsisten.

Hubungan Teoretis Pancasila, Demokrasi, dan HAM

Hubungan antara Pancasila, demokrasi, dan HAM bersifat integratif serta saling
melengkapi. Sebagai ideologi negara, Pancasila menempatkan manusia sebagai makhluk
bermartabat dengan hak dan kewajiban yang seimbang. Hal ini tercermin dalam sila kedua
yang menegaskan prinsip kemanusiaan yang adil dan beradab, serta sila kelima yang

menekankan keadilan sosial bagi seluruh warga negara.



Pancasila sebagai Landasan Demokrasi dan Ham Perspektif Yusril Ihza Mahendra

Dalam perspektif teori demokrasi, nilai-nilai Pancasila memberikan kerangka etis untuk
menjalankan demokrasi substantif, bukan sekadar demokrasi prosedural. Demokrasi Pancasila
tidak hanya menekankan pemilu dan partisipasi politik, tetapi juga menjunjung nilai
musyawarah, tanggung jawab kolektif, dan penghormatan terhadap keberagaman. Prinsip-
prinsip ini memastikan bahwa praktik demokrasi tidak bertentangan dengan nilai moral
masyarakat.

Sementara itu, teori HAM menekankan bahwa demokrasi hanya dapat berjalan baik
jika negara menjamin perlindungan hak dasar setiap warga. Nilai-nilai Pancasila memperkuat
prinsip ini dengan memberikan landasan moral bagi pembentukan kebijakan dan hukum yang
pro-HAM. Dengan demikian, Pancasila berfungsi sebagai penghubung antara idealisme
demokrasi dan implementasi hak asasi manusia dalam konteks Indonesia.

Demokrasi Pancasila sebagai Model Demokrasi Kontekstual

Dalam teori politik komparatif, sistem demokrasi suatu negara dipengaruhi oleh budaya
politik, sejarah, dan nilai-nilai lokal. Demokrasi Pancasila hadir sebagai model demokrasi
kontekstual yang mengintegrasikan asas demokrasi universal dengan nilai kebudayaan
Indonesia. Perbedaan fundamental antara demokrasi Pancasila dan demokrasi liberal terletak
pada orientasi sosialnya: demokrasi liberal mengutamakan kebebasan individu, sedangkan
demokrasi Pancasila menekankan keseimbangan antara hak dan kewajiban serta pentingnya
harmoni sosial.

Dengan karakter tersebut, Demokrasi Pancasila dianggap lebih sesuai bagi negara
plural seperti Indonesia, karena memberikan ruang untuk menjaga kesatuan sosial tanpa
mengabaikan prinsip-prinsip HAM. Hal ini menjadikan Pancasila tidak hanya relevan sebagai
ideologi, tetapi juga sebagai kerangka teoretis dalam menganalisis dinamika demokrasi

Indonesia masa kini.

3. METODE PENELITIAN
Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif deskriptif, yang bertujuan menguraikan,
memahami, dan menganalisis hubungan nilai-nilai Pancasila dengan sistem demokrasi serta
HAM. Seluruh data diperoleh melalui sumber tertulis yang relevan.
Sumber Data
a. Sumber Primer
Sumber primer meliputi:
e UUD 1945 sebagai dasar konstitusional demokrasi dan HAM di Indonesia,
e UU No. 39 Tahun 1999 tentang HAM,

210 PAUD - VOLUME 2, NOMOR 4, NOVEMBER 2025



e-ISSN: 3064-0253; p-ISSN: 3064-0261, Hal. 207-214

o Artikel jurnal ilmiah yang secara langsung membahas demokrasi Pancasila dan
perlindungan HAM.
b. Sumber Sekunder
Sumber sekunder mencakup:
o Buku-buku teori politik dan pendidikan kewarganegaraan,
o Literatur pendukung tentang ideologi Pancasila,
o Referensi mengenai demokrasi liberal dan teori HAM dari sudut pandang umum,

o Publikasi ilmiah lainnya yang bersifat penunjang.

4. HASIL DAN PEMBAHASAN
Pancasila sebagai Fondasi Demokrasi Indonesia

Kajian literatur menunjukkan bahwa Pancasila berperan sebagai dasar normatif dan
moral dalam membentuk karakter demokrasi Indonesia. Nilai dalam sila keempat menegaskan
bahwa proses pengambilan keputusan idealnya dilakukan melalui musyawarah, bukan sekadar
melalui mekanisme suara mayoritas. Hal ini memperlihatkan bahwa demokrasi Indonesia
menekankan dialog, kebijaksanaan, dan penyelesaian bersama, sehingga berbeda dari
demokrasi liberal yang lebih menonjolkan kompetisi politik.

Dengan demikian, demokrasi Pancasila memadukan kebebasan politik dengan
tanggung jawab sosial, serta berupaya meminimalkan konflik melalui pendekatan deliberatif.
Relevansi Pancasila terhadap Perlindungan HAM

Hasil kajian mengungkap bahwa nilai-nilai Pancasila memiliki keselarasan kuat dengan
prinsip-prinsip HAM universal. Sila kedua dan sila kelima menjadi dasar etis bagi perlindungan
martabat manusia serta pencapaian keadilan sosial. Hal ini tercermin dalam berbagai peraturan
nasional yang disusun berdasarkan orientasi nilai kemanusiaan, termasuk UU No. 39 Tahun
1999.

Walaupun demikian, implementasi HAM di Indonesia masih menghadapi hambatan
seperti diskriminasi, kekerasan terhadap kelompok rentan, dan pelanggaran hak sosial. Kondisi
ini menunjukkan bahwa nilai Pancasila sudah kuat pada tataran normatif, tetapi penerapannya
di tingkat praktik masih memerlukan penguatan sistemik.

Distingsi Demokrasi Pancasila dan Demokrasi Liberal

Analisis menunjukkan adanya perbedaan mendasar antara Demokrasi Pancasila dan
demokrasi liberal. Demokrasi liberal menempatkan kebebasan individu dan kompetisi politik
sebagai unsur utama, sementara Demokrasi Pancasila lebih memprioritaskan musyawarah,

gotong royong, serta keseimbangan hak dan kewajiban.



Pancasila sebagai Landasan Demokrasi dan Ham Perspektif Yusril Ihza Mahendra

Temuan ini memperlihatkan bahwa demokrasi Indonesia bersifat lebih komunal dan
mengutamakan persatuan, sehingga tidak sepenuhnya dapat disamakan dengan model
demokrasi Barat. Demokrasi Pancasila memiliki ciri khas yang berupaya mengurangi
polarisasi dan menjaga stabilitas sosial melalui mekanisme dialog.

Fungsi Pancasila sebagai Pengendali Kebebasan Publik

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Pancasila berfungsi sebagai instrumen
penyeimbang antara kebebasan individu dan tanggung jawab sosial. Dalam konteks demokrasi,
kebebasan berekspresi penting, namun nilai Pancasila menekankan bahwa kebebasan tersebut
tidak boleh merugikan orang lain atau mengancam keharmonisan masyarakat.

Sila persatuan Indonesia dan sila kemanusiaan menjadi kontrol moral agar praktik
kebebasan tidak berkembang menjadi konflik identitas, ujaran kebencian, atau disintegrasi
sosial. Ini menunjukkan bahwa Pancasila bukan hanya menjadi pedoman filosofis, tetapi juga
mekanisme etis dalam mengatur kehidupan demokratis.

Tantangan Demokrasi dan HAM di Era Digital

Kajian literatur juga menemukan bahwa perkembangan teknologi digital membawa
tantangan baru bagi demokrasi dan perlindungan HAM. Penyebaran hoaks, ujaran kebencian,
polarisasi opini, dan intoleransi digital menunjukkan bahwa nilai Pancasila belum sepenuhnya
terinternalisasi dalam masyarakat, terutama generasi pengguna internet.

Hal ini memperlihatkan adanya kesenjangan antara nilai Pancasila yang ideal dan
praktik demokrasi di ruang publik digital yang sering tidak beretika. Karena itu, diperlukan
penguatan literasi digital, pendidikan Pancasila, dan pembinaan etika publik untuk mendukung
demokrasi yang lebih berkeadaban.

Integrasi Pancasila, Demokrasi, dan HAM dalam Sistem Ketatanegaraan

Temuan terakhir menunjukkan bahwa Pancasila, demokrasi, dan HAM merupakan tiga
pilar yang saling terhubung dalam tata kelola negara. Pancasila menyediakan arah filosofis,
demokrasi menjadi mekanisme politiknya, dan HAM menjadi tujuan yang hendak dicapai.

Integrasi ketiganya memastikan bahwa demokrasi di Indonesia tidak berhenti pada
proses prosedural seperti pemilu, tetapi juga berorientasi pada substansi berupa penghormatan

martabat manusia, keadilan sosial, dan penyelesaian konflik yang beradab.

5. KESIMPULAN DAN SARAN
Penelitian ini menunjukkan bahwa Pancasila memiliki kedudukan strategis sebagai
landasan filosofis, moral, dan normatif dalam penyelenggaraan demokrasi serta perlindungan

Hak Asasi Manusia di Indonesia. Demokrasi Pancasila tidak hanya mengandalkan mekanisme

212 PAUD - VOLUME 2, NOMOR 4, NOVEMBER 2025



e-ISSN: 3064-0253; p-ISSN: 3064-0261, Hal. 207-214

politik seperti pemilu, tetapi menekankan musyawarah, keseimbangan antara hak dan
kewajiban, serta orientasi pada kepentingan bersama. Nilai-nilai dalam sila kedua dan sila
kelima memperkuat pentingnya penghormatan terhadap martabat manusia dan keadilan sosial
sebagai bagian integral dari kehidupan berdemokrasi.

Hasil kajian juga mengungkap perbedaan mendasar antara Demokrasi Pancasila dan
demokrasi liberal. Demokrasi Pancasila menempatkan harmoni sosial, kolektivitas, dan
persatuan sebagai prioritas, sehingga lebih relevan bagi masyarakat Indonesia yang plural.
Meski demikian, tantangan implementasi masih muncul, terutama dalam konteks
perkembangan digital yang sering memicu polarisasi, penyebaran informasi menyesatkan, dan
meningkatnya tindakan yang bertentangan dengan prinsip HAM.

Secara keseluruhan, integrasi antara Pancasila, demokrasi, dan HAM merupakan faktor
penting untuk membangun pemerintahan yang berkeadaban, berkeadilan, dan berorientasi pada

penghormatan hak dasar setiap warga negara.

DAFTAR REFERENSI

Anang Dony Irawan, Lady Nur Adibah, & Dyonny Infans Viri Toniek. (2023). Pancasila
Sebagai Ideologi yang Khas dan Identitas Bangsa Indonesia. Vol. 3, No. 1.
https://doi.org/10.36456/p.v311.7191

Anisa, N., & Putro, K. Z. (2025). Menumbuhkan Kesadaran HAM melalui Nilai-nilai
Pancasila. Jurnal [Imiah Mimbar Demokrasi, 24(2), 532-537.
https://doi.org/10.21009/jimd.v24i2.52086

Anita Candra Dewi, Aulia Prisilia, Rahmat Saputra, Muh. Zulkifly Hidayah A., Muhammad
Syahrul Ramadhan, & Muh. Rizky Adnan Fauzan. (2024). Lahirnya Pancasila sebagai
Pemersatu Bangsa Indonesia. Vol. 8, No. 5.

Brahman, M. K., Christian, G. A., Fadhilah, N. S., & Denita, N. D. (2024). Analisis Prinsip
Demokrasi dalam Konstitusi Indonesia: Implementasi dan Tantangannya. Vol. 1, No.
2. https://doi.org/10.62383/progres.v1i2.343

Devita Paramesti & Sandro Gilang Pratama. (2025). Dinamika dan Tantangan Demokrasi
Pancasila dalam Sistem Ketatanegaraan Indonesia. Vol. 2, No. 11.

Habibah, S. (2023). Demokrasi Pancasila dalam Perspektif Hak Asasi Manusia. Jurnal
Rechten. https://doi.org/10.52005/rechten.v5i2.112

Hamdi Abdullah Hasibuan. (2024). Perkembangan Demokrasi dan Indonesia. Vol. 7, No. 10.

I Gede Sujana, Sutrisno, & Rudi Ana Pali. (2024). Hubungan Hak Asasi Manusia dengan
Demokrasi. Vol. 2, No. 2. https://doi.org/10.60153/jocer.v2i2.91

Igbal Aji Saputra. (2023). Relevansi Konstitusi dalam Menjamin dan Menegakkan HAM di
Indonesia. Vol. 1, No. 2. https://doi.org/10.59581/jrp-widyakarya.v1i2.284

Junaedi, O. (2024). Pancasila dan Hak Asasi Manusia: Menjaga Keseimbangan antara Hak
Individu dan Kepentingan Umum. Jurnal Lex Omnibus, 1(2).


https://doi.org/10.36456/p.v3i1.7191
https://doi.org/10.21009/jimd.v24i2.52086
https://doi.org/10.62383/progres.v1i2.343
https://doi.org/10.52005/rechten.v5i2.112
https://doi.org/10.60153/jocer.v2i2.91
https://doi.org/10.59581/jrp-widyakarya.v1i2.284

Pancasila sebagai Landasan Demokrasi dan Ham Perspektif Yusril Ihza Mahendra

Kansil, J. C., & Hisyam, R. (2024). Negara Hukum dan Demokrasi Pancasila terhadap
Perlindungan Hak Asasi Manusia (HAM). ResearchGate.
https://doi.org/10.57235/motekar.v2i2.2994

Kusuma. (2022). Demokrasi Pancasila vs Demokrasi Liberal: Sebuah Kegamangan Ideologis.
LinkedIn Article.

Madjid, N. (2004). Demokrasi dan Civil Society. Jakarta: Paramadina.
Mahfud MD. (2006). Demokrasi dan Konstitusi di Indonesia. Jakarta: LP3ES.
Marzuki. (2025). Pengertian Pancasila. Vol. 9, No. 1.

Mustain, A. M., Agachi, M. K. Y., Ruhul Muhammad, M., Apriyandi, M. B., & Romadoni, R.
(2024). Pancasila and Strengthening Constitutional Law in the Democratic Era.
LITERA: Jurnal Ilmiah Multidisiplin, 1(2), 123-138.

Ningsih, R. Y., Sari, R. D., & Maulia, S. T. (2023). Demokrasi Pancasila sebagai Model
Demokrasi yang Rasional dan Spesifik. Civilia: Jurnal Kajian Hukum dan Pendidikan
Kewarganegaraan, 2(2), 21-30.

Pratiwi, E. D., dkk. (2024). Pendidikan Demokrasi Berbasis Pancasila untuk Memperkuat
Masyarakat Sipil. Jurnal Sosial dan Politik UMM, 11(2).

Puja Auria, Radhit Adi Putra, & Mislen. (2024). Pentingnya Penegakan HAM dalam Arus
Siklus Negara Hukum. https://doi.org/10.37631/jrkhm.v3il.35

Putri, F. A, et al. (2022). Indonesia's Democracy and Constitution: Reflecting Human Rights
Based on Pancasila. Journal of Law and Policy Transformation.
https://doi.org/10.37253/jlpt.v712.7235

Rasidi, I. A., & Al Farizi, M. K. (2025). Implementasi Sila Kedua Pancasila dalam
Perlindungan HAM. Jurnal Nusantara, 1(2).

Rasji, A., Bravo, A., Hasta, B. J. H., & Nainggolan, M. A. (2025). Tantangan Demokrasi di
Era Digital: Pengaruh Media Sosial terhadap Proses Politik Nasional. Vol. 4, No. 1.
https://doi.org/10.38035/jim.v4i1.832

Ratri Yulia Ningsih, Romi Dian Sari, & Siti Tiara Maulia. (2023). Demokrasi Pancasila sebagai
Model Demokrasi yang Rasional dan Spesifik. Civilia, 2(2).

Sastroatmodjo, et al. (2024). Penegakan HAM dan Kedaulatan Rakyat dalam Negara
Demokratis.

Sithombing, S. D. (2023). Pancasila sebagai Landasan Moral dalam Sistem Demokrasi
Indonesia. Attractive: Innovative Education Journal, 5(3), 606-615.

Zahro Rohmatin, Alif M. Taufiq, Naeli Anggi Nurmadina, & Rafi Rizqullah. (2024).
Pentingnya Pendidikan Demokrasi di Era Digital. Vol. 2, No. 4.
https://doi.org/10.62383/sosial.v214.454

214 PAUD - VOLUME 2, NOMOR 4, NOVEMBER 2025


https://doi.org/10.57235/motekar.v2i2.2994
https://doi.org/10.37631/jrkhm.v3i1.35
https://doi.org/10.37253/jlpt.v7i2.7235
https://doi.org/10.38035/jim.v4i1.832
https://doi.org/10.62383/sosial.v2i4.454

