Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi
Volume 2, Nomor 1, Januari 2026

E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 20-36
DOI: https://doi.org/10.61132 /jupenkifb.v2i1.890
Tersedia: https://ejournal.aripi.or.id/index.php/jupenkifb

Etika Pemilihan Ciri Non-Medis Embrio: Analisis Bioetika atas Praktik
‘Designer Baby’ dalam IVF Modern

Anggi Agustin *, Anita Fitriani 2, Clarissa Syahnaz Aulia 3, Tri Cahyanto *
-4 program Studi Biologi, Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati, Indonesia

Email : clarissasyahnaz04@gmail.com
*Penulis Korespondensi: clarissasyahnaz04@gmail.com

Abstract. Advances in in vitro fertilization (IVF) technology have expanded the scope of reproductive
interventions, from simply addressing infertility to enabling genetic selection of embryos through preimplantation
genetic testing (PGT). This advancement not only enables the detection and prevention of severe genetic diseases,
but also opens up opportunities for the selection of non-medical traits such as intelligence potential, physical
characteristics, or specific polygenic scores, giving rise to the phenomenon of ‘“designer babies.” This
development presents complex bioethical issues related to human dignity, social justice, biological safety, and the
right of children to have an open future. This paper aims to analyze the ethical issues of selecting non-medical
characteristics of embryos in modern IVF through a literature review using a biomedical ethics framework,
including the principles of autonomy, beneficence, non-maleficence, and justice. The findings show that the
application of technology for non-medical purposes is still fraught with scientific risks, biological uncertainties,
the potential for commercialization of humans, and the threat of socio-biological inequality. This analysis
emphasizes the need to restrict the use of technology to clear medical indications, increase regulation and
governance, and involve the public in policy formulation. Thus, advances in reproductive technology must be
accompanied by strict ethical considerations so as not to sacrifice individual dignity and the value of justice in
society.

Keywords: Beneficence, Designer Baby, Modern IVF, Non-Medical Embryo Selection, Reproductive Bioethics.

Abstrak. Perkembangan teknologi in vitro fertilization (IVF) telah memperluas cakupan intervensi reproduksi,
dari sekadar mengatasi infertilitas menuju kemampuan seleksi genetik embrio melalui preimplantation genetic
testing (PGT). Kemajuan ini tidak hanya memungkinkan deteksi dan pencegahan penyakit genetik berat, tetapi
juga membuka peluang pemilihan ciri non-medis seperti potensi kecerdasan, sifat fisik, atau skor poligenik
tertentu, yang memunculkan fenomena “designer baby”. Perkembangan ini menghadirkan persoalan bioetika
kompleks terkait martabat manusia, keadilan sosial, keselamatan biologis, serta hak anak untuk memiliki masa
depan terbuka. Tulisan ini bertujuan menganalisis isu etis pemilihan ciri non-medis embrio dalam IVF modern
melalui telaah literatur menggunakan kerangka etika biomedis, termasuk prinsip otonomi, beneficence, non-
maleficence, dan keadilan. Temuan menunjukkan bahwa penerapan teknologi untuk tujuan non-medis masih sarat
risiko ilmiah, ketidakpastian biologis, potensi komersialisasi manusia, serta ancaman ketimpangan sosial-biologis.
Analisis ini menegaskan perlunya pembatasan penggunaan teknologi hanya untuk indikasi medis yang jelas,
peningkatan regulasi dan tata kelola, serta pelibatan publik dalam perumusan kebijakan. Dengan demikian,
kemajuan teknologi reproduksi harus disertai pertimbangan etis yang ketat agar tidak mengorbankan martabat
individu dan nilai keadilan dalam masyarakat.

Kata Kunci: Beneficence, Bioetika Reproduksi, Designer Baby, IVF Modern, Seleksi Embrio Non-Medis

1. PENDAHULUAN

In vitro fertilization (IVF) telah berkembang pesat sejak pertama kali berhasil digunakan
untuk mengatasi infertilitas. Dalam perkembangannya, teknologi IVF modern kini tidak hanya
membantu pembuahan, tetapi juga memungkinkan seleksi genetik embrio sebelum kehamilan
berlangsung. Melalui preimplantation genetic testing (PGT), embrio hasil IVF dapat diperiksa
untuk mendeteksi kelainan genetik atau menentukan karakteristik tertentu sebelum ditransfer

ke rahim. PGT awalnya dikembangkan untuk menghindari penyakit genetik serius pada anak,

Naskah Masuk: 20 Desember 2025; Revisi: 31 Desember 2025; Diterima: 03 Januari 2026; Terbit: 07 Januari
2026


https://doi.org/10.61132/jupenkifb.v2i1.890
https://ejournal.aripi.or.id/index.php/jupenkifb
mailto:clarissasyahnaz04@gmail.com
mailto:clarissasyahnaz04@gmail.com

Etika Pemilihan Ciri Non-Medis Embrio: Analisis Bioetika atas Praktik ‘Designer Baby’ dalam IVF Modern

misalnya dengan memilih embrio yang bebas dari mutasi penyebab cystic fibrosis atau
thalassemia (Budiyanti, 2015). Namun, kemajuan terkini seperti PGT-A/PGT-M dan terutama
PGT-P (polygenic testing) membuka peluang lebih luas: selain mencegah penyakit, Kini
prediksi sifat poligenik pada embrio dapat dilakukan. Beberapa perusahaan bahkan mulai
menawarkan penyaringan embrio untuk skor risiko poligenik yang dikaitkan dengan sifat
kompleks seperti potensi 1Q tinggi, risiko kesehatan di masa depan, atau ciri fisik tertentu.
Dengan kata lain, IVF modern bergerak menuju kemungkinan memilih ciri non-medis pada
embrio, bukan sekadar memastikan kelahiran anak yang sehat bebas penyakit.

Kemunculan isu “designer baby” pun tidak terelakkan dalam konteks ini. Istilah
“designer baby” mengacu pada anak yang karakteristik genetiknya “dirancang” sesuai
keinginan orang tua melalui intervensi teknologi reproduksi. Jika sebelumnya fokus teknologi
reproduksi berbantu adalah mencegah penularan penyakit atau mengatasi infertilitas, kini telah
terjadi pergeseran keinginan memilih sifat anak yang diinginkan (misalnya jenis kelamin,
penampilan, bahkan bakat). Kasus-kasus awal telah memicu perhatian publik dan etika;
misalnya, publikasi tentang kelahiran bayi bernama Aurea pada 2021, bayi pertama yang lahir
setelah skrining embrio poligenik menandai bahwa skenario designer baby bukan lagi fiksi
ilmiah, melainkan kemungkinan nyata di depan mata (Kamenova & Haidar, 2022). Walau
penyaringan pada kasus tersebut ditujukan untuk menurunkan risiko penyakit, banyak
pengamat menilai hal itu sebagai precedent menuju praktik seleksi embrio demi alasan non-
medis di masa mendatang. Dengan demikian, isu designer baby muncul karena pergeseran
tujuan: dari sekadar mencegah penyakit genetik menjadi upaya optimasi sifat-sifat anak. Inilah
yang menimbulkan beragam pertanyaan etis yang mendesak untuk dikaji.

Permasalahan etis dalam pemilihan ciri non-medis pada embrio sangat kompleks dan
multidimensional. Pertama, apakah etis bagi orang tua untuk memilih sifat tertentu pada calon
anak mereka yang sebenarnya tidak berkaitan dengan kebutuhan medis? Tindakan ini
menimbulkan kekhawatiran tentang objektifikasi dan komodifikasi anak, seakan-akan anak
dirancang layaknya produk sesuai preferensi orang tua. Hal ini dipandang sebagian kalangan
dapat menurunkan martabat manusia karena proses reproduksi seolah berubah menjadi ajang
desain genetika demi keinginan tertentu, bukan penerimaan tanpa syarat (Soni & Savulescu,
2021). Kedua, banyak pihak mengaitkan praktik ini dengan eugenika baru. Walaupun berbeda
dengan eugenika klasik yang dipaksakan negara, seleksi embrio oleh orang tua untuk sifat
“unggul” kerap disebut sebagai bentuk “liberal eugenics” suatu eugenika atas pilihan pribadi

yang tetap berujung pada upaya meningkatkan genetik keturunan. Survei terkini menunjukkan

21 Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026



E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 20-36

lebih dari separuh masyarakat sangat khawatir bahwa penyaringan embrio seperti ini akan
mempromosikan praktik eugenika di masyarakat (Furrer dkk., 2024).

Ketiga, ada keprihatinan mengenai keadilan dan kesetaraan (justice). Jika hanya
pasangan mampu yang dapat mengakses teknologi mahal ini, maka kesenjangan sosial bisa
melebar tercipta kelas “anak terdesain” yang potensial memiliki keunggulan tertentu versus
anak alami. Kecemasan ini mengingatkan pada skenario distopia seperti film Gattaca, di mana
terjadi diskriminasi berbasis status genetis. Prinsip keadilan menuntut kita mempertanyakan
apakah seleksi demi sifat unggul akan memperburuk ketidakadilan sosial (Soni & Savulescu,
2021). Keempat, perlu dipertimbangkan hak dan kesejahteraan anak yang akan lahir. Anak
hasil designer baby tidak pernah dimintai persetujuan atas modifikasi atau seleksi genetik
tersebut, padahal hal itu dapat menentukan jalan hidupnya. Para bioetisi berargumen tentang
“the right of the child to an open future” hak anak untuk memiliki masa depan yang terbuka
tanpa ditentukan secara kaku oleh preferensi orang tuanya sejak sebelum lahir. Memilih embrio
berdasar 1Q, misalnya, bisa dianggap mengurangi kebebasan anak di masa depan dan
menambah tekanan ekspektasi terhadapnya. Selain itu, secara psikologis-sosial,
mengutamakan satu sifat dapat menstigma sifat lain; misalnya, jika banyak orang memilih
embrio berpotensi IQ tinggi, apakah itu berarti anak dengan IQ biasa dianggap kurang bernilai?
Pertanyaan-pertanyaan etis ini mencakup dimensi martabat manusia, hak asasi anak, hingga
implikasi sosial jangka panjang yang semuanya perlu dianalisis dengan cermat. Para
profesional medis sendiri mengakui kekhawatiran ini, termasuk efek slippery slope di mana
normalisasi seleksi genetik dapat bergeser dari indikasi medis ke non-medis tanpa batas yang
jelas (Siermann dkk., 2024). Jelas bahwa praktik memilih ciri non-medis embrio menyentuh
aspek etika fundamental tentang bagaimana kita memandang anak, orang tua, dan masyarakat
yang adil.

Berangkat dari perkembangan dan dilema di atas, tujuan penulisan ini adalah untuk
mengkaji secara mendalam praktik seleksi sifat non-medis pada embrio dalam IVF modern
dari sudut pandang bioetika. Tulisan ini akan mendeskripsikan perkembangan teknologi dan
praktik seleksi non-medis embrio dalam konteks IVF terkini, serta menganalisis permasalahan
etis yang muncul dengan menggunakan kerangka bioetika (meliputi prinsip-prinsip etika
biomedis dan konsep moral terkait). Melalui analisis tersebut, diharapkan dapat dirumuskan
batasan moral yang perlu diperhatikan dalam penggunaan teknologi ini dan rekomendasi etis
bagi pelaku medis, orang tua, maupun pemangku kebijakan. Dengan demikian, perkembangan
IVF dan genetik yang pesat dapat diimbangi dengan pertimbangan etika yang matang, agar

kemajuan ilmu tidak mengabaikan martabat manusia dan keadilan dalam masyarakat.



Etika Pemilihan Ciri Non-Medis Embrio: Analisis Bioetika atas Praktik ‘Designer Baby’ dalam IVF Modern

2. METODE PENELITIAN

Dalam langkah menyusun artikel ini, metode yang digunakan yaitu literatur review.
Penelitian dilakukan dengan mencari sumber atau literatur berupa artikel jurnal, buku,
berita, atau laporan penelitian yang relevan. Artikel jurnal didapatkan melalui pencaharian
dengan menggunakan kata kunci yang relevan. Artikel jurnal yang menjadi acuan ialah

artikel jurnal sepuluh tahun terakhir.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN

Secara historis, manusia telah memiliki tingkat kendali tertentu terhadap ciri
keturunannya melalui pemilihan pasangan dengan karakteristik yang diinginkan, meskipun
hal tersebut tidak menjamin pewarisan sifat. Perkembangan rekayasa genom
memungkinkan intervensi lanjutan selain seleksi embrio. Teknik ini dapat menghapus gen
yang tidak diinginkan atau menambahkan gen yang menghasilkan sifat tertentu, seperti
tinggi badan atau kecerdasan yang lebih tinggi. Rekayasa genom memungkinkan
pembentukan sifat germline baru yang dapat diwariskan ke generasi berikutnya. Ini berbeda
dengan Preimplantation Genetic Screening (PGS) dan Preimplantation Genetic Diagnosis
(PGD), yang terbatas pada seleksi embrio, sehingga dapat diwariskan ke generasi berikutnya
dan memunculkan konsep “designer baby” (Foulon dkk., 2024).

Designer baby dikenal sebagai penyungting genom, dan prosesnya mengubah susunan
genetik sel telur atau embrio dengan menggunakan teknologi rekayasa genetika seperti
CRISPR sebelum ditanamkan di dalam rahim. Mengidentifikasi satu atau beberapa gen khusus
yang bertanggung jawab atas sifat atau penyakit tertentu biasanya merupakan langkah pertama
dalam proses penyuntingan genom. Para peneliti menggunakan CRISPR-Cas9 untuk
mengambil potongan DNA yang tepat di lokasi gen target setelah gen tersebut ditemukan.
Setelah itu, bagian-bagian ini dapat digunakan untuk menambah, menghapus, atau mengganti
bagian kode genetik tertentu. Salah satu metode untuk mencapainya adalah metode yang
disebut CRISPR-Cas9, sebuah gunting molekuler yang dapat diprogram untuk menyingkirkan
bagian DNA tertentu dari tubuh manusia. Ilmu pengetahuan memungkinkan para peneliti untuk
menambah, menghapus, atau mengganti gen tertentu dengan memotong DNA di lokasi
tertentu. Metode ini telah digunakan untuk mengoreksi mutasi genetik yang menyebabkan
penyakit tertentu, seperti penyakit Tay-Sachs dan fibrosis kistik anemia sel sabit. Cara lain
adalah menggunakan pendekatan penyuntingan dasar, di mana para ilmuwan dapat mengubah
satu huruf saja dari kode genetik tanpa memotong untai DNA, yang dapat mengurangi risiko

efek samping (Romero, 2023).

23 Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026



E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 20-36

Kasus Molly Nash merupakan perdebatan etika yang terkenal tentang penggunaan
diagnosis genetik praimplantasi (PGD) untuk menciptakan "saudara penyelamat". Molly lahir
pada tahun 1994 dengan anemia Fanconi, suatu kondisi genetik langka yang dapat
menyebabkan kegagalan sumsum tulang, leukemia, dan masalah kesehatan serius lainnya.
Orang tuanya, Lisa dan Jack Nash, diberi tahu bahwa ia memiliki peluang 50% untuk
mewariskan penyakit tersebut kepada anak-anaknya di masa mendatang. Pada tahun 1999,
orang tua tersebut memutuskan untuk menggunakan PGD untuk mencoba memiliki anak kedua
yang akan memiliki kecocokan sumsum tulang yang sempurna untuk Molly. Keputusan orang
tua untuk menggunakan PGD dibuat setelah mereka telah mencoba untuk memiliki anak kedua
secara alami. Mereka mengalami dua kali keguguran, dan mereka diberi tahu bahwa peluang
mereka untuk memiliki kehamilan yang sukses tanpa PGD sangat rendah. Mereka
menggunakan PGD untuk memilih embrio yang bebas dari anemia Fanconi dan juga
kecocokan jaringan untuk Molly. Lisa dan Jack Nash menggunakan PGD di University of
Minnesota. Prosedur tersebut dilakukan oleh Dr. John Wagner, yang merupakan profesor
pediatri di universitas tersebut. Pada tahun 2000, adik laki-laki Molly Nash, Adam, lahir. Adam
adalah kecocokan sumsum tulang yang sempurna untuk Molly, dan ia mendonorkan darah tali
pusat kepadanya ketika ia berusia 6 tahun. Transplantasi berhasil, dan Molly kini menjalani
hidup sehat. Kasus Molly Nash telah menjadi subjek banyak perdebatan dan diskusi. Beberapa
orang percaya bahwa Lisa dan Jack Nash keliru menggunakan PGD untuk menciptakan
"saudara penyelamat”. Yang lain percaya bahwa Lisa dan Jack Nash hanya melakukan apa
yang mereka bisa untuk menyelamatkan nyawa putri mereka (Prasath, 2023).

Selain itu ada kasus He Jiankui pada tahun 2018 di China, Pada November 2018,
seorang ilmuwan biofisika asal Tiongkok, Dr. He Jiankui dari Southern University of Science
and Technology (SUSTech), mengumumkan kelahiran dua bayi kembar hasil modifikasi gen
menggunakan teknologi CRISPR-Cas9. Bayi tersebut diberi nama samaran Lulu dan Nana.
Intervensi genetika dilakukan pada tahap embrio dengan tujuan mengubah gen CCRS5, agar
anak memiliki resistensi terhadap infeksi HIV. Pengumuman tersebut disampaikan secara
publik melalui video YouTube dan laporan media, bukan melalui publikasi ilmiah resmi,
sehingga menimbulkan kehebohan global. He Jiankui menggunakan CRISPR-Cas9 untuk
memotong bagian gen CCR5 pada embrio hasil IVF. Modifikasi dilakukan sebelum embrio
mencapai tahap blastosista, lalu embrio tersebut ditanamkan ke rahim ibu. Namun, analisis
dokumen yang bocor menunjukkan bahwa pengeditan gen tidak presisi, tidak semua sel pada
embrio mengalami modifikasi dan mutasi baru yang muncul tidak sama dengan CCR5 alami,

sehingga efek biologisnya tidak dapat diprediksi (Greely, 2019).



Etika Pemilihan Ciri Non-Medis Embrio: Analisis Bioetika atas Praktik ‘Designer Baby’ dalam IVF Modern

Dari kedua kasus tersebut, secara teknis metode Preimplantation Genetic Testing (PGT)
dan atau screening poligenik memungkinkan calon orang tua memilih embrio dengan profil
genetik tertentu. Dari sisi medis, seperti yang dibahas dalam kajian terhadap penggunaan
teknologi reproduksi berbantu, prosedur seperti In Vitro Fertilization (IVF) telah berhasil
membantu pasangan infertil mendapatkan anak dan juga menjadi penyelamat bagi anak lain.
Namun ketika seleksi ditujukan pada karakteristik non-medis bukan untuk mencegah penyakit,
muncul sejumlah dilema etis penting (Wiley dkk., 2025). Pertama, dari segi otonomi orang tua,
ada argumentasi bahwa orang tua berhak memilih kondisi terbaik bagi anak mereka, termasuk
potensi genetik untuk kesehatan atau kemampuan. Pendukung desain embrio bisa melihat ini
sebagai perpanjangan dari kebebasan reproduksi. Namun, kebebasan ini bertabrakan dengan
fakta bahwa embrio (dan kemudian anak) tidak mampu memberikan persetujuan, keputusan
ditentukan secara sepihak. Ini menyentuh isu tentang hak calon anak dan apakah tindakan
memilih gen karakter non-medis adalah keputusan yang sah secara moral ketika subjek belum
ada dan tidak bisa setuju (Afshari dkk., 2025).

Perkembangan Teknologi Reproduksi
(PGT / PGD / PGT-P, CRISPR-Cas9)

|

Tujuan Intervensi Genetik

Tujuan Medis I—v Tujuan Non-Medis

l |

Pencegahan Penyakit Seleksi Ciri Non-Medis
Genetik (1Q. Fisik, Poligenik)
Evaluasi Resiko. Bukti Fenomena Designer Baby
Ilmiah & Ketidakpastian

|

Isu Bioetika Utama
(otonomi, hak anak,
keadilan, martabat, risiko
biologis)

l

Analisis Prinsip Bioetika
(Autonomy, Beneficence,
Non-maleficence, Justice)

l

Perspektif Etika

KEPUTUSAN kesimpulan ika Global
(Lanjut / Batasi / Tolak) | = 1. Etika Globa

2. Etika Islam

Gambar 1. Diagram Dilema Etik.

25 Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026



E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 20-36

Pandangan Pro dan Kontra Terhadap Praktik Design Baby

Argumen Pro
Meskipun designer baby sangat kontroversial, beberapa pandangan telah dikemukakan

untuk mendukung penciptaan designer baby. Beberapa argumen utama meliputi:

1. Mencegah penyakit genetik: Salah satu alasan paling meyakinkan untuk menggunakan
designer baby khusus adalah bahwa itu berpotensi mencegah penyakit genetik seperti
penyakit Tay-Sachs, fibrosis kistik, dan anemia sel sabit. Orang tua dapat memiliki anak
yang sehat dan bebas dari kondisi genetik yang seharusnya memengaruhi mereka dengan
menemukan dan menyunting embrio yang menderita penyakit ini.

2. Meningkatkan Potensi Manusia: Argumen tambahan yang mendukung designer baby
adalah bahwa mereka memiliki kemampuan untuk meningkatkan potensi manusia.
designer baby adalah bahwa mereka dapat meningkatkan potensi manusia. Ini dapat
mencakup peningkatan kecerdasan, kemampuan fisik, dan ketahanan terhadap penyakit.

3. Mengurangi penderitaan: Beberapa orang berpendapat bahwa designer baby dapat
mengurangi penderitaan yang disebabkan oleh penyakit genetik,bagi anak-anak yang
dilahirkan dengan mereka, serta keluarga dan masyarakat mereka.

4. Kebebasan pribadi: Beberapa orang berpendapat bahwa individu harus bebas
menggunakan teknologi untuk menciptakan anak yang mereka inginkan, sebagaimana
mereka dapat meningkatkan tubuh atau pikiran mereka (Romero, 2023).

Argumen Kontra

Diskusi bioetika terkini menekankan bahwa seleksi non-medis tidak hanya menyangkut
pilihan individu, tetapi berdampak pada martabat manusia, kesetaraan sosial, dan struktur
masyarakat secara luas (Bioethics, 2018). Berikut argumen kontra (menolak/berhati-hati)
terhadap praktik pemilihan ciri non-medis pada embrio (designer baby) dalam IVF modern:

1. Risiko keselamatan dan ketidakpastian biologis: Intervensi genetik pada embrio, termasuk
editing seperti CRISPR-Cas9 dan beberapa bentuk seleksi, masih menghadapi risiko teknis
yang serius seperti off-target mutasi, mosaikisme, penghapusan kromosomal tak terduga,
dan potensi efek karsinogenik; konsekuensi jangka panjang bagi individu yang lahir dan
turunannya belum dimengerti sepenuhnya. Karena sifat heritable dari beberapa intervensi
ini, kesalahan teknis bukan hanya memengaruhi satu individu tetapi dapat diwariskan ke
generasi berikutnya, sehingga prinsip non-maleficence menuntut penangguhan penggunaan
klinis untuk tujuan non-medis sampai bukti keamanan jangka panjang kuat (Guo dkk.,
2013).



Etika Pemilihan Ciri Non-Medis Embrio: Analisis Bioetika atas Praktik ‘Designer Baby’ dalam IVF Modern

2. Ketidaklayakan ilmiah untuk meningkatkan sifat kompleks: Banyak ciri non-medis yang
populer seperti kecerdasan, kreativitas, tinggi badan yang kompleks bersifat poligenik dan
dipengaruhi interaksi gen-lingkungan sehingga kemampuan saat ini untuk “merancang”
ciri-ciri tersebut secara andal sangat terbatas. Klaim komersial atau komprehensif tentang
peningkatan sifat kompleks sering berlebihan; secara ilmiah, mencoba mengaplikasikan
teknik embrionik untuk tujuan-tujuan ini lebih mungkin menyebabkan hasil tak terduga
daripada jaminan manfaat, sehingga intervensi semacam itu sulit dibenarkan secara etis
(Janssens, 2016).

3. Keadilan distributif dan perburukan ketimpangan sosial: Akses awal terhadap teknologi
seleksi/enhancement cenderung mahal dan tersedia bagi kalangan berpunya; ini berisiko
memperkuat kesenjangan sosial dengan menciptakan “keunggulan biologis” yang
bersarang secara antargenerasi. Implikasi kebijakan dan etika menunjukkan bahwa tanpa
mekanisme redistributif atau pembatasan komersialisasi, praktik ini akan menambah
ketidakadilan bertentangan dengan prinsip keadilan sosial yang menjadi landasan etika
kesehatan masyarakat (Halpern dkk., 2019).

4. Komodifikasi manusia dan penurunan martabat: Menjadikan calon anak sebagai objek
“desain” berisiko mereduksi martabat manusia menjadi kumpulan sifat yang bisa dipilih,
dibeli, atau ditukar. Kritik filosofis menyatakan bahwa memandang manusia sebagai
produk yang dapat disesuaikan mengikis penghormatan terhadap individu sebagai subjek
bermartabat dan menggeser hubungan orang tua-anak ke relasi konsumeristik. Etika
kewajiban respek terhadap martabat menentang praktik yang mempromosikan
instrumentalitas manusia (Bioethics, 2018).

5. Risiko kesehatan masyarakat dan konsekuensi tak terduga populasi: Perubahan yang
disengaja pada frekuensi alel tertentu dalam populasi, bila diadopsi secara luas, dapat
menimbulkan konsekuensi ekologi/genetik tak terduga seperti penurunan variabilitas
genetik yang penting untuk ketahanan populasi terhadap penyakit. Selain itu, normalisasi
modifikasi tertentu bisa mengalinkan sumber daya dari intervensi publik yang terbukti
efektif (kesehatan ibu/anak, nutrisi, pendidikan) ke pasar teknologi privat yang
memberikan manfaat terbatas untuk mayoritas. Prinsip keadilan dan utilitarian berpoin
terhadap prioritas kebijakan publik yang menangguhkan praktik yang berisiko merugikan
kesejahteraan kolektif (Halpern dkk., 2019).

Analisis Bioetika dan Rekomendasi Etis

Pemilihan ciri non-medis embrio dalam praktik IVF modern menimbulkan persoalan

bioetika yang kompleks karena melibatkan relasi antara otonomi orang tua, kesejahteraan calon

27 Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026



E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 20-36

anak, keadilan sosial, serta implikasi jangka panjang bagi masyarakat. Dari perspektif otonomi,
pendukung praktik ini sering berargumen bahwa kebebasan reproduktif meliputi hak orang tua
untuk menentukan karakteristik anak mereka, sebuah posisi yang diperkuat oleh teori
procreative beneficence yang menyatakan bahwa orang tua secara moral dianjurkan memilih
embrio yang memberikan prospek kehidupan terbaik . Namun demikian, otonomi orang tua
tidak dapat diperlakukan sebagai prinsip absolut. Pemilihan ciri non-medis berpotensi
menciptakan tekanan sosial terselubung, di mana “pilihan” dipandu oleh norma pasar, standar
kecantikan, atau tuntutan kompetitif, yang pada akhirnya melemahkan kebebasan sejati
individu. Selain itu, calon anak sebagai pihak yang terdampak tidak dapat memberikan
persetujuan, sehingga penggunaan teknologi yang tidak terbukti aman melanggar hak mereka
untuk memiliki masa depan yang terbuka. Kontroversi kasus He Jiankui menegaskan
bagaimana klaim otonomi dan inovasi dapat menutupi pelanggaran serius terhadap etika
penelitian dan perlindungan subjek (Greely, 2019).

Dari sudut pandang beneficence dan non-maleficence, penggunaan teknologi
reproduksi untuk mencegah penyakit genetik serius dapat dibenarkan karena mendukung
peningkatan kesejahteraan anak, suatu posisi yang juga diakui oleh International Commission
on Heritable Human Genome Editing (2020) . Namun keadaan berubah drastis ketika teknologi
digunakan untuk tujuan non-medis seperti meningkatkan kecerdasan, estetika, atau bakat
tertentu. Saat ini, bukti ilmiah menunjukkan bahwa ciri-ciri tersebut bersifat poligenik dan
sangat dipengaruhi lingkungan, sehingga prediksi genetik bersifat tidak pasti dan manfaatnya
belum dapat diverifikasi. Lebih jauh, editing genom heritable menghadirkan risiko besar seperti
off-target effects, mosaikisme, serta efek biologis jangka panjang yang belum diketahui, yang
berpotensi diwariskan ke generasi berikutnya (Ayanoglu dkk., 2020). Berdasarkan prinsip
“non-malaficience,” aplikasi non-medis pada embrio tidak dapat dinilai etis karena tingkat
ketidakpastian dan risiko yang melekat masih terlalu tinggi.

Pertimbangan keadilan juga menjadi isu sentral dalam perdebatan designer baby.
Karena teknologi ini sangat mahal dan secara ekonomi hanya dapat diakses kelompok
berpenghasilan tinggi, potensi terciptanya ketimpangan sosial-biologis semakin besar. Akses
tidak merata terhadap teknologi peningkatan manusia dapat melahirkan kelompok “unggul
secara genetik” yang menikmati keuntungan sosial dan ekonomi lebih besar, sementara
kelompok lain semakin terpinggirkan sebuah kekhawatiran yang juga disorot dalam laporan
Nuffield Council on Bioethics (2018) serta berbagai tinjauan etis lainnya . Komersialisasi ciri

non-medis juga dapat memperkuat diskriminasi berbasis preferensi budaya tertentu, seperti



Etika Pemilihan Ciri Non-Medis Embrio: Analisis Bioetika atas Praktik ‘Designer Baby’ dalam IVF Modern

bias warna kulit, gender, atau standar kecantikan, sehingga melanggar prinsip distribusi adil
dalam kesehatan dan reproduksi.

Aspek lain yang tidak kalah penting adalah martabat manusia. Ketika embrio
diperlakukan sebagai objek desain yang dapat dimodifikasi sesuai preferensi estetik atau sosial,
nilai intrinsik individu sebagai manusia dapat tereduksi menjadi sekadar komoditas. Pemilihan
ciri non-medis berisiko memunculkan hubungan orang tua—anak berbasis ekspektasi performa,
bukan penerimaan tanpa syarat. Laporan etika internasional menekankan bahwa praktik ini
dapat menggeser paradigma moral manusia dari makhluk yang memiliki martabat menjadi
produk dengan spesifikasi tertentu (Nuffield Council on Bioethics, 2018). Selain itu,
penggunaan teknologi secara luas dapat memengaruhi solidaritas sosial, mengalihkan perhatian
dari intervensi kesehatan publik yang lebih efektif dan berpotensi mengurangi keanekaragaman
genetik populasi, yang penting bagi resiliensi biologis jangka panjang.

Dari dimensi tata kelola, banyak pakar berpendapat bahwa belum adanya standar
internasional yang mengikat merupakan risiko besar, terutama mengingat kemungkinan
penyalahgunaan teknologi dalam sistem yang lemah. Oleh karena itu, laporan International
Commission (2020) dan berbagai analisis etika mengusulkan pembentukan registri nasional -
internasional, mekanisme audit ketat, persetujuan terinformasi yang diperkuat, serta sanksi
hukum bagi institusi atau peneliti yang melanggar pedoman keselamatan dan etika. Hal ini
dianggap krusial untuk mencegah replikasi insiden seperti kasus CRISPR bayi pada 2018.

Berdasarkan seluruh analisis tersebut, beberapa rekomendasi etis dapat disimpulkan.
Pertama, penggunaan teknologi genetik pada embrio sebaiknya dibatasi hanya pada tujuan
medis yang jelas, terutama pencegahan penyakit genetik berat yang terbukti secara ilmiah dapat
diminimalkan melalui intervensi tersebut. Kedua, diperlukan moratorium atau larangan
sementara terhadap penggunaan teknologi untuk peningkatan ciri non-medis sampai tersedia
bukti keamanan dan efektivitas jangka panjang, serta terdapat konsensus internasional yang
memadai. Ketiga, komersialisasi layanan “desain genetik” perlu dibatasi ketat untuk mencegah
eksploitasi dan ketidakadilan sosial. Keempat, penguatan regulasi, termasuk registri penelitian,
mekanisme penilaian risiko, serta persetujuan terinformasi yang komprehensif, wajib
diberlakukan pada semua lembaga IVF. Kelima, pembuatan kebijakan perlu melibatkan
masyarakat luas untuk memastikan bahwa kerangka etis yang dibentuk sejalan dengan nilai-
nilai sosial dan pluralisme moral dalam masyarakat. Dengan demikian, meskipun teknologi
modern memungkinkan kemungkinan baru dalam reproduksi, pendekatan etis yang berhati-
hati tetap diperlukan agar kemajuan tersebut tidak mengorbankan kesejahteraan generasi

mendatang dan nilai fundamental kemanusiaan.

29 Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026



Tabel Perbandingan Prinsip Bioetika dan Pandangan Islam terhadap Praktik Design

Baby

E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 20-36

Aspek Etika Islam Etika Global
Sumber Norma Syar‘i (Al-Qur’an, Hadis),  Prinsip bioetika sekuler:
kaidah figh (maqasid al- autonomy, beneficence,

Pemilihan ciri non-
medis (estetika, 1Q,

tinggi)

Modifikasi germline

(turun-temurun)

syari‘ah, hifz al-nafs, hifz
al-nasl, fatwa & ijma‘
ulama. Keputusan etis
dilihat dari
maslahat/mafsadah dan

prinsip syariat.

Tidak diperbolehkan /
sangat ditolak. Karena
dianggap mengubah
ciptaan Allah tanpa alasan
darurat, merusak hifz al-
nasl, dan berpotensi
menimbulkan
kesombongan nasab.
Hukum praktis
mensyaratkan maslahat
nyata dan minim risiko.
(Konsensus ulama
mayoritas menolak
enhancement non-medis).
Mayoritas berhati-
hati/menolak kecuali ada
kebutuhan medis yang
kuat dan risiko dapat
diminimalkan; perubahan
yang diwariskan

dipandang bermasalah

non-maleficence, justice,
dignity; serta dokumen
internasional (WHO,
UNESCO). Analisis
berbasis konsekuensi, hak
individu, dan kesejahteraan
publik.

Umumnya tidak dianjurkan
/ ditolak berdasarkan
argumen keadilan,
kemungkinan bahaya, dan
commodification of
children. Beberapa filsafat
utilitarian/individualistis
mungkin lebih permisif
dalam situasi tertentu,
tetapi konsensus kebijakan
publik cenderung menolak

penggunaan non-medis.

Kebanyakan kebijakan
internasional melarang atau
menuntut moratorium
sampai keamanan dan tata
kelola global terjamin;

banyak ilmuwan menuntut



31

Etika Pemilihan Ciri Non-Medis Embrio: Analisis Bioetika atas Praktik ‘Designer Baby’ dalam IVF Modern

Otonomi (Autonomy)

Beneficence
(Kemaslahatan /
Berbuat baik)

Non-maleficence (Tidak

menimbulkan bahaya)

Justice (Keadilan)

karena mempengaruhi
nasab dan generasi
mendatang

Otonomi diakui tetapi
dibatasi syariat: keputusan
orang tua tidak boleh
menimbulkan mudharat,
merusak nasab, atau
melanggar hukum Allah.
Maslahah keluarga &
keturunan lebih utama
daripada keinginan
individu.

Maslahah harus nyata,
bukan spekulatif. Tujuan
boleh jika: untuk
pengobatan, mencegah
penyakit, atau melindungi
keturunan (hifz al-nasl).
Tidak boleh demi estetika /
keunggulan sosial.
Kaidah: la darar wa la
dirar — tidak boleh ada
mudharat. Jika ada potensi
bahaya besar pada
embrio/keturunan, haram.
Prinsip kehati-hatian
(ihtiyat).

Islam mewajibkan
keadilan sosial. Praktik
yang membuat “kelas
manusia unggul vs kelas

biasa” = melanggar

pembatasan ketat. Kasus

He Jiankui

Menghormati hak orang tua
untuk mengambil
keputusan reproduksi:
memilih PGT, memilih ciri
tertentu, dan mengakses
teknologi. Asal ada
informed consent yang

benar.

Pilihan genetik dibenarkan
bila meningkatkan kualitas
hidup anak atau mencegah
penyakit. Ada gagasan
“procreative beneficence”
— orang tua wajib memilih

anak terbaik yang mungkin.

Teknologi dilarang bila
risiko tinggi: off-target
CRISPR, mosaikisme,
dampak jangka panjang tak
terduga. Risiko harus
minimal sebelum
diterapkan.

Fokus pada akses yang
adil: teknologi designer
baby dapat memperlebar
kesenjangan sosial (genetic

inequality). Mayoritas etika

Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026



Human Dignity
(Martabat Manusia)

Status Embrio

Tujuan Reproduksi

Teknologi sebagai alat

E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 20-36

magqasid, berpotensi fasad
sosial.

Islam memandang
manusia sebagai ciptaan
Allah yang dimuliakan.
Tidak boleh mengubah
ciptaan tanpa alasan syar°‘i.
Embrio memiliki
kehormatan (karamah).
Embrio memiliki martabat
dan kedudukan terhormat.
Tidak boleh diperlakukan
sebagai objek eksperimen
berlebihan atau “barang
seleksi”.

Tujuannya adalah
membentuk keluarga yang
sah secara syariat, menjaga
keturunan (hifz al-nasl).
Memilih fisik/IQ dianggap
mendistorsi tujuan
tersebut.

Teknologi dinilai
berdasarkan maslahat dan
kesesuaiannya dengan
syariat: al-wasail laha
ahkam al-magasid
(perantara mengikuti

hukum tujuan).

global menilai ini masalah
serius.

UNESCO dan etika global
menekankan bahwa anak
tidak boleh diperlakukan
sebagai produk.

Embrio dihargai secara
moral tetapi tidak selalu
dianggap sebagai “person”.
Perlakuan terhadap embrio
bergantung pada regulasi
tiap negara.

Tujuannya adalah
kebebasan reproduktif dan
kesejahteraan keluarga.

Teknologi dianggap netral;
etis jika digunakan dengan

benar.

Perdebatan terkait designer baby, khususnya pemilihan atau rekayasa ciri non-medis
pada embrio melalui IVF modern menjadi isu etis global yang mempertemukan dua kerangka
besar. Etika religius (khususnya Islam) dan etika filosofis sekuler seperti deontologi,

utilitarianisme, dan bioetika liberal. Kedua paradigma tersebut memiliki titik temu dalam hal



Etika Pemilihan Ciri Non-Medis Embrio: Analisis Bioetika atas Praktik ‘Designer Baby’ dalam IVF Modern

penghormatan terhadap martabat manusia, tetapi berbeda dalam cara memaknai batas moral
intervensi bioteknologi (Al Shakaki, 2019).

Dari perspektif Islam, teknologi reproduksi dibolehkan selama tidak menyalahi batas
syariat. Prinsip umum yang digunakan adalah kaidah maslahah (kemanfaatan) dan la darar wa
la dirar (tidak menimbulkan bahaya). Ulama kontemporer menegaskan bahwa intervensi
genetik dibolehkan jika bertujuan medis, seperti pencegahan penyakit genetik atau cacat
keturunan. Namun, rekayasa genetik untuk tujuan estetis atau peningkatan kualitas non-medis
dianggap melampaui batas etis karena termasuk taghyir khalg Allah (mengubah ciptaan Tuhan
tanpa kebutuhan syar’i), membuka peluang ketidakadilan sosial, serta berpotensi menyalahi
magasid al-shariah, khususnya hifz al-nasl (menjaga keturunan) (Shabana, 2022).

Di sisi lain, pendekatan etika filosofi global menawarkan rasionalisasi yang lebih plural.
Utilitarianisme menerima praktik designer baby selama menghasilkan “kebaikan terbesar bagi
jumlah terbesar” misalnya anak lebih sehat, lebih unggul dalam kapasitasnya, atau keluarga
merasa lebih bahagia. Ahli bioetika modern seperti Julian Savulescu (2012) bahkan
mengembangkan konsep procreative beneficence, yang menyatakan bahwa orang tua
berkewajiban moral memilih embrio dengan prospek terbaik, termasuk kecerdasan atau
potensi non-medis lainnya. Berbeda dari utilitarianisme, etika deontologis Kantian menolak
keras intervensi genetik demi peningkatan sifat non-medis karena menempatkan anak sebagai
“objek” untuk memenuhi preferensi orang tua, sehingga melanggar prinsip bahwa manusia
tidak boleh diperlakukan sebagai alat (never merely as a means). Pandangan ini lebih dekat
dengan keberatan Islam yang menekankan martabat manusia (karamah insaniyyah) sebagai
sesuatu yang harus dijaga dan tidak bisa dijadikan eksperimen atau alat untuk ambisi sosial.

Pendekatan etika liberal lebih mengedepankan otonomi reproduktif, orang tua boleh
memilih sifat anak selama tidak membahayakan keselamatan dan hak anak di masa depan.
Namun pendekatan ini dikritik oleh banyak filsuf politik maupun oleh etika Islam karena
berpotensi menciptakan ketidaksetaraan biologis, komersialisasi reproduksi, atau ‘“kelas
genetik baru”. Islam memandang penciptaan kesetaraan moral manusia sebagai prinsip dasar,
karenanya, segala teknologi yang berpotensi menghasilkan genetic class divide dinilai
bertentangan dengan prinsip keadilan dan kesetaraan manusia di hadapan Tuhan (Savulescu,
2012).

Dengan demikian, secara konseptual Islam dan etika global berbagi kekhawatiran
mengenai eksploitasi teknologi, kesenjangan sosial, dan kemungkinan hilangnya martabat

manusia; namun mereka berbeda dalam batas moral dan dasar epistemiknya. Islam berangkat

33 Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026



E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 20-36

dari wahyu dan magasid al-shariah, sedangkan etika global berangkat dari rasionalitas sekuler

dan konsekuensi sosial.

4. KESIMPULAN DAN SARAN

Dengan mempertimbangkan seluruh analisis, praktik seleksi dan modifikasi embrio
untuk tujuan non-medis dalam IVF modern tetap menimbulkan kekhawatiran etis yang
signifikan. Risiko biologis yang tinggi, keterbatasan ilmiah dalam memprediksi atau
meningkatkan sifat kompleks seperti kecerdasan dan estetika, serta potensi ketidakadilan sosial
menjadikan praktik ini belum dapat dibenarkan secara moral maupun ilmiah. Selain itu,
intervensi non-medis pada embrio berpotensi mengancam martabat manusia dan hak anak
untuk memiliki masa depan yang terbuka, terutama ketika teknologi tersebut digunakan tanpa
bukti keamanan jangka panjang. Oleh karena itu, penggunaan seleksi atau modifikasi embrio
seharusnya dibatasi secara ketat hanya untuk tujuan medis yang jelas dan terverifikasi,
khususnya pencegahan penyakit genetik berat. Penguatan regulasi, transparansi praktik klinis,
dan edukasi publik menjadi sangat penting untuk memastikan bahwa perkembangan teknologi
reproduksi tidak merusak keadilan, keselamatan, serta nilai-nilai kemanusiaan bagi generasi

mendatang.

DAFTAR REFERENSI

Afshari, M., Shahini, Z., & Kordkatouli, M. (2025). Human Embryo Genetic Manipulation
from the Point of View of Bioethics and Human Rights. Gene, Cell and Tissue, 12(12),
e166959. https://doi.org/10.5812/gct-166959.
https://doi.org/10.5812/gct-166959

Al Shakaki, A. (2019). Bioethical deliberation on genomic testing: Islamic perspectives
(Master's thesis, Hamad Bin Khalifa University (Qatar)).

Ayanoglu, F. B., El¢in, A. E., & El¢in, Y. M. (2020). Bioethical issues in genome editing by
CRISPR-Cas9 technology. Turkish Journal of Biology, 44(2), 110-120.
https://doi.org/10.3906/biy-1912-52.
https://doi.org/10.3906/biy-1912-52

Bioethics, N. (2018). Genome editing and human reproduction: social and ethical issues.
London: Nuffield Council on Bioethics.

Budiyanti, R. T. (2015). Aspek Etika Pre-implantation Genetic Diagnosis (PGD) pada
Teknologi Bayi Tabung. Cermin Dunia Kedokteran, 42(7), 542-544.


https://doi.org/10.5812/gct-166959
https://doi.org/10.5812/gct-166959
https://doi.org/10.3906/biy-1912-52
https://doi.org/10.3906/biy-1912-52

Etika Pemilihan Ciri Non-Medis Embrio: Analisis Bioetika atas Praktik ‘Designer Baby’ dalam IVF Modern

Cohen, I. G., & Adashi, E. Y. (2020). Heritable Human Genome Editing: The International
Commission Report. JAMA, 324(19), 1941-1942.
https://doi.org/10.1001/jama.2020.19059

Foulon, L., Neuhaus, C., Grunschlag, M., Eilmus, A., & Kearns, L. (2024). Sex selection,
genetic analysis, and designer babies [Teaching module].

Furrer, R. A., Barlevy, D., Pereira, S., dkk. (2024). Public Attitudes, Interests, and Concerns
Regarding Polygenic Embryo Screening. JAMA Network Open, 7(5): e2410832.
https://doi.org/10.1001/jamanetworkopen.2024.10832

Greely, H. T. (2019). CRISPR'd babies: human germline genome editing in the 'He Jiankui
affair.  Journal of Law and the  Biosciences, 6(1), 111-183.
https://doi.org/10.1093/jIb/Isz010

Guo, C., Ma, X., Gao, F., & Guo, Y. (2023). Off-target effects in CRISPR/Cas9 gene editing.
Frontiers in bioengineering and biotechnology, 11, 1143157.
https://doi.org/10.3389/fbioe.2023.1143157

Halpern, J., O'Hara, S. E., Doxzen, K. W., Witkowsky, L. B., & Owen, A. L. (2019). Societal
and ethical impacts of germline genome editing: How can we secure human rights?. The
CRISPR Journal, 2(5), 293-298.
https://doi.org/10.1089/crispr.2019.0042

Janssens, A. C. J. W. (2016). Designing babies through gene editing: science or science
fiction?. Genetics in Medicine, 18(12), 1186-1187.
https://doi.org/10.1038/gim.2016.28

Kamenova, K., & Haidar, H. (2022). The First Baby Born After Polygenic Embryo Screening:
Key Issues Through the Lens of Experts and Science Reporters. Voices in Bioethics, 8.
https://doi.org/10.52214/vib.v8i.9467

Prasath, S. S. (2023). Designer Babies: Revealing the Ethical and Social Implications of
Genetic Engineering in Human Embryos. International Journal of Science and Research
(NSR), 12 (1), 692.
https://doi.org/10.21275/SR23710130528

Romero, U. K. (2023). Designer Babies are No Longer Science Fiction: What are The Ethical
Considerations? Bincang Sains dan Teknologi (BST), 2(3), 124-132.
https://doi.org/10.56741/bst.v2i03.437

Savulescu, J. (2012). Procreative Beneficence: Why We Should Select the Best Children.
Arguing About Bioethics, London, Routledge, 74-82.

Shabana, A. (2022). Between treatment and enhancement: Islamic discourses on the boundaries
of human genetic modification. Journal of Religious Ethics, 50(3), 386-411.
https://doi.org/10.1111/jore.12404

Siermann, M., Valcke, O., Vermeesch, J. R., Raivio, T., TSuiko, O., & Borry, P. (2024). "Are
we not going too far?": Socio-ethical considerations of preimplantation genetic testing
using polygenic risk scores according to healthcare professionals. Social Science &

35 Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026


https://doi.org/10.1001/jama.2020.19059
https://doi.org/10.1001/jamanetworkopen.2024.10832
https://doi.org/10.1093/jlb/lsz010
https://doi.org/10.3389/fbioe.2023.1143157
https://doi.org/10.1089/crispr.2019.0042
https://doi.org/10.1038/gim.2016.28
https://doi.org/10.52214/vib.v8i.9467
https://doi.org/10.21275/SR23710130528
https://doi.org/10.56741/bst.v2i03.437
https://doi.org/10.1111/jore.12404

E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 20-36

Medicine, 343, 116599.
https://doi.org/10.1016/j.socscimed.2024.116599

Soni, S., & Savulescu, J. (2021, October 20). Polygenic Embryo Screening: Ethical and Legal
Considerations. Hastings Center Bioethics Forum.

Wiley, L., Cheek, M., LaFar, E., Ma, X., Sekowski, J., Tanguturi, N., & lltis, A. (2025, June).
The ethics of human embryo editing via CRISPR-Cas9 technology: A systematic review
of ethical arguments, reasons, and concerns. In Hec Forum (Vol. 37, No. 2, pp. 267-303).
Dordrecht: Springer Netherlands.
https://doi.org/10.1007/s10730-024-09538-1



https://doi.org/10.1016/j.socscimed.2024.116599
https://doi.org/10.1007/s10730-024-09538-1

