
 
Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi 

Volume 2, Nomor 1, Januari 2026 
 E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 20-36 

DOI: https://doi.org/10.61132/jupenkifb.v2i1.890      
Tersedia: https://ejournal.aripi.or.id/index.php/jupenkifb  

 

Naskah Masuk: 20 Desember 2025; Revisi: 31 Desember 2025; Diterima: 03 Januari 2026; Terbit: 07 Januari 

2026 

Etika Pemilihan Ciri Non-Medis Embrio: Analisis Bioetika atas Praktik 

‘Designer Baby’ dalam IVF Modern 

 

 
Anggi Agustin 1*, Anita Fitriani 2, Clarissa Syahnaz Aulia 3, Tri Cahyanto 4 

1-4 Program Studi Biologi, Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati, Indonesia 
Email : clarissasyahnaz04@gmail.com  

*Penulis Korespondensi: clarissasyahnaz04@gmail.com  

 
Abstract. Advances in in vitro fertilization (IVF) technology have expanded the scope of reproductive 

interventions, from simply addressing infertility to enabling genetic selection of embryos through preimplantation 

genetic testing (PGT). This advancement not only enables the detection and prevention of severe genetic diseases, 

but also opens up opportunities for the selection of non-medical traits such as intelligence potential, physical 

characteristics, or specific polygenic scores, giving rise to the phenomenon of “designer babies.” This 

development presents complex bioethical issues related to human dignity, social justice, biological safety, and the 

right of children to have an open future. This paper aims to analyze the ethical issues of selecting non-medical 

characteristics of embryos in modern IVF through a literature review using a biomedical ethics framework, 

including the principles of autonomy, beneficence, non-maleficence, and justice. The findings show that the 

application of technology for non-medical purposes is still fraught with scientific risks, biological uncertainties, 

the potential for commercialization of humans, and the threat of socio-biological inequality. This analysis 

emphasizes the need to restrict the use of technology to clear medical indications, increase regulation and 

governance, and involve the public in policy formulation. Thus, advances in reproductive technology must be 

accompanied by strict ethical considerations so as not to sacrifice individual dignity and the value of justice in 

society.  

 

Keywords: Beneficence, Designer Baby, Modern IVF, Non-Medical Embryo Selection, Reproductive Bioethics. 
 
Abstrak. Perkembangan teknologi in vitro fertilization (IVF) telah memperluas cakupan intervensi reproduksi, 

dari sekadar mengatasi infertilitas menuju kemampuan seleksi genetik embrio melalui preimplantation genetic 

testing (PGT). Kemajuan ini tidak hanya memungkinkan deteksi dan pencegahan penyakit genetik berat, tetapi 

juga membuka peluang pemilihan ciri non-medis seperti potensi kecerdasan, sifat fisik, atau skor poligenik 

tertentu, yang memunculkan fenomena “designer baby”. Perkembangan ini menghadirkan persoalan bioetika 

kompleks terkait martabat manusia, keadilan sosial, keselamatan biologis, serta hak anak untuk memiliki masa 

depan terbuka. Tulisan ini bertujuan menganalisis isu etis pemilihan ciri non-medis embrio dalam IVF modern 

melalui telaah literatur menggunakan kerangka etika biomedis, termasuk prinsip otonomi, beneficence, non-

maleficence, dan keadilan. Temuan menunjukkan bahwa penerapan teknologi untuk tujuan non-medis masih sarat 

risiko ilmiah, ketidakpastian biologis, potensi komersialisasi manusia, serta ancaman ketimpangan sosial-biologis. 

Analisis ini menegaskan perlunya pembatasan penggunaan teknologi hanya untuk indikasi medis yang jelas, 

peningkatan regulasi dan tata kelola, serta pelibatan publik dalam perumusan kebijakan. Dengan demikian, 

kemajuan teknologi reproduksi harus disertai pertimbangan etis yang ketat agar tidak mengorbankan martabat 

individu dan nilai keadilan dalam masyarakat.  

 

Kata Kunci: Beneficence, Bioetika Reproduksi, Designer Baby, IVF Modern, Seleksi Embrio Non-Medis 

 

1. PENDAHULUAN 

In vitro fertilization (IVF) telah berkembang pesat sejak pertama kali berhasil digunakan 

untuk mengatasi infertilitas. Dalam perkembangannya, teknologi IVF modern kini tidak hanya 

membantu pembuahan, tetapi juga memungkinkan seleksi genetik embrio sebelum kehamilan 

berlangsung. Melalui preimplantation genetic testing (PGT), embrio hasil IVF dapat diperiksa 

untuk mendeteksi kelainan genetik atau menentukan karakteristik tertentu sebelum ditransfer 

ke rahim. PGT awalnya dikembangkan untuk menghindari penyakit genetik serius pada anak, 

https://doi.org/10.61132/jupenkifb.v2i1.890
https://ejournal.aripi.or.id/index.php/jupenkifb
mailto:clarissasyahnaz04@gmail.com
mailto:clarissasyahnaz04@gmail.com


 
 

Etika Pemilihan Ciri Non-Medis Embrio: Analisis Bioetika atas Praktik ‘Designer Baby’ dalam IVF Modern 

21        Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026 

 

misalnya dengan memilih embrio yang bebas dari mutasi penyebab cystic fibrosis atau 

thalassemia (Budiyanti, 2015). Namun, kemajuan terkini seperti PGT-A/PGT-M dan terutama 

PGT-P (polygenic testing) membuka peluang lebih luas: selain mencegah penyakit, kini 

prediksi sifat poligenik pada embrio dapat dilakukan. Beberapa perusahaan bahkan mulai 

menawarkan penyaringan embrio untuk skor risiko poligenik yang dikaitkan dengan sifat 

kompleks seperti potensi IQ tinggi, risiko kesehatan di masa depan, atau ciri fisik tertentu. 

Dengan kata lain, IVF modern bergerak menuju kemungkinan memilih ciri non-medis pada 

embrio, bukan sekadar memastikan kelahiran anak yang sehat bebas penyakit. 

Kemunculan isu “designer baby” pun tidak terelakkan dalam konteks ini. Istilah 

“designer baby” mengacu pada anak yang karakteristik genetiknya “dirancang” sesuai 

keinginan orang tua melalui intervensi teknologi reproduksi. Jika sebelumnya fokus teknologi 

reproduksi berbantu adalah mencegah penularan penyakit atau mengatasi infertilitas, kini telah 

terjadi pergeseran keinginan memilih sifat anak yang diinginkan (misalnya jenis kelamin, 

penampilan, bahkan bakat). Kasus-kasus awal telah memicu perhatian publik dan etika; 

misalnya, publikasi tentang kelahiran bayi bernama Aurea pada 2021, bayi pertama yang lahir 

setelah skrining embrio poligenik menandai bahwa skenario designer baby bukan lagi fiksi 

ilmiah, melainkan kemungkinan nyata di depan mata (Kamenova & Haidar, 2022). Walau 

penyaringan pada kasus tersebut ditujukan untuk menurunkan risiko penyakit, banyak 

pengamat menilai hal itu sebagai precedent menuju praktik seleksi embrio demi alasan non-

medis di masa mendatang. Dengan demikian, isu designer baby muncul karena pergeseran 

tujuan: dari sekadar mencegah penyakit genetik menjadi upaya optimasi sifat-sifat anak. Inilah 

yang menimbulkan beragam pertanyaan etis yang mendesak untuk dikaji. 

Permasalahan etis dalam pemilihan ciri non-medis pada embrio sangat kompleks dan 

multidimensional. Pertama, apakah etis bagi orang tua untuk memilih sifat tertentu pada calon 

anak mereka yang sebenarnya tidak berkaitan dengan kebutuhan medis? Tindakan ini 

menimbulkan kekhawatiran tentang objektifikasi dan komodifikasi anak, seakan-akan anak 

dirancang layaknya produk sesuai preferensi orang tua. Hal ini dipandang sebagian kalangan 

dapat menurunkan martabat manusia karena proses reproduksi seolah berubah menjadi ajang 

desain genetika demi keinginan tertentu, bukan penerimaan tanpa syarat (Soni & Savulescu, 

2021). Kedua, banyak pihak mengaitkan praktik ini dengan eugenika baru. Walaupun berbeda 

dengan eugenika klasik yang dipaksakan negara, seleksi embrio oleh orang tua untuk sifat 

“unggul” kerap disebut sebagai bentuk “liberal eugenics” suatu eugenika atas pilihan pribadi 

yang tetap berujung pada upaya meningkatkan genetik keturunan. Survei terkini menunjukkan 



 
 
 

E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 20-36 

 
 
 
 

lebih dari separuh masyarakat sangat khawatir bahwa penyaringan embrio seperti ini akan 

mempromosikan praktik eugenika di masyarakat (Furrer dkk., 2024). 

Ketiga, ada keprihatinan mengenai keadilan dan kesetaraan (justice). Jika hanya 

pasangan mampu yang dapat mengakses teknologi mahal ini, maka kesenjangan sosial bisa 

melebar tercipta kelas “anak terdesain” yang potensial memiliki keunggulan tertentu versus 

anak alami. Kecemasan ini mengingatkan pada skenario distopia seperti film Gattaca, di mana 

terjadi diskriminasi berbasis status genetis. Prinsip keadilan menuntut kita mempertanyakan 

apakah seleksi demi sifat unggul akan memperburuk ketidakadilan sosial (Soni & Savulescu, 

2021). Keempat, perlu dipertimbangkan hak dan kesejahteraan anak yang akan lahir. Anak 

hasil designer baby tidak pernah dimintai persetujuan atas modifikasi atau seleksi genetik 

tersebut, padahal hal itu dapat menentukan jalan hidupnya. Para bioetisi berargumen tentang 

“the right of the child to an open future” hak anak untuk memiliki masa depan yang terbuka 

tanpa ditentukan secara kaku oleh preferensi orang tuanya sejak sebelum lahir. Memilih embrio 

berdasar IQ, misalnya, bisa dianggap mengurangi kebebasan anak di masa depan dan 

menambah tekanan ekspektasi terhadapnya. Selain itu, secara psikologis-sosial, 

mengutamakan satu sifat dapat menstigma sifat lain; misalnya, jika banyak orang memilih 

embrio berpotensi IQ tinggi, apakah itu berarti anak dengan IQ biasa dianggap kurang bernilai? 

Pertanyaan-pertanyaan etis ini mencakup dimensi martabat manusia, hak asasi anak, hingga 

implikasi sosial jangka panjang yang semuanya perlu dianalisis dengan cermat. Para 

profesional medis sendiri mengakui kekhawatiran ini, termasuk efek slippery slope di mana 

normalisasi seleksi genetik dapat bergeser dari indikasi medis ke non-medis tanpa batas yang 

jelas (Siermann dkk., 2024). Jelas bahwa praktik memilih ciri non-medis embrio menyentuh 

aspek etika fundamental tentang bagaimana kita memandang anak, orang tua, dan masyarakat 

yang adil. 

Berangkat dari perkembangan dan dilema di atas, tujuan penulisan ini adalah untuk 

mengkaji secara mendalam praktik seleksi sifat non-medis pada embrio dalam IVF modern 

dari sudut pandang bioetika. Tulisan ini akan mendeskripsikan perkembangan teknologi dan 

praktik seleksi non-medis embrio dalam konteks IVF terkini, serta menganalisis permasalahan 

etis yang muncul dengan menggunakan kerangka bioetika (meliputi prinsip-prinsip etika 

biomedis dan konsep moral terkait). Melalui analisis tersebut, diharapkan dapat dirumuskan 

batasan moral yang perlu diperhatikan dalam penggunaan teknologi ini dan rekomendasi etis 

bagi pelaku medis, orang tua, maupun pemangku kebijakan. Dengan demikian, perkembangan 

IVF dan genetik yang pesat dapat diimbangi dengan pertimbangan etika yang matang, agar 

kemajuan ilmu tidak mengabaikan martabat manusia dan keadilan dalam masyarakat. 



 
 

Etika Pemilihan Ciri Non-Medis Embrio: Analisis Bioetika atas Praktik ‘Designer Baby’ dalam IVF Modern 

23        Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026 

 

2. METODE PENELITIAN 

Dalam langkah menyusun artikel ini, metode yang digunakan yaitu literatur review. 

Penelitian dilakukan dengan mencari sumber atau literatur berupa artikel jurnal, buku, 

berita, atau laporan penelitian yang relevan. Artikel jurnal didapatkan melalui pencaharian 

dengan menggunakan kata kunci yang relevan. Artikel jurnal yang menjadi acuan ialah 

artikel jurnal sepuluh tahun terakhir. 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN  

Secara historis, manusia telah memiliki tingkat kendali tertentu terhadap ciri 

keturunannya melalui pemilihan pasangan dengan karakteristik yang diinginkan, meskipun 

hal tersebut tidak menjamin pewarisan sifat. Perkembangan rekayasa genom 

memungkinkan intervensi lanjutan selain seleksi embrio. Teknik ini dapat menghapus gen 

yang tidak diinginkan atau menambahkan gen yang menghasilkan sifat tertentu, seperti 

tinggi badan atau kecerdasan yang lebih tinggi. Rekayasa genom memungkinkan 

pembentukan sifat germline baru yang dapat diwariskan ke generasi berikutnya. Ini berbeda 

dengan Preimplantation Genetic Screening (PGS) dan Preimplantation Genetic Diagnosis 

(PGD), yang terbatas pada seleksi embrio, sehingga dapat diwariskan ke generasi berikutnya 

dan memunculkan konsep “designer baby” (Foulon dkk., 2024). 

 Designer baby dikenal sebagai penyungting genom, dan prosesnya mengubah susunan 

genetik sel telur atau embrio dengan menggunakan teknologi rekayasa genetika seperti 

CRISPR sebelum ditanamkan di dalam rahim. Mengidentifikasi satu atau beberapa gen khusus 

yang bertanggung jawab atas sifat atau penyakit tertentu biasanya merupakan langkah pertama 

dalam proses penyuntingan genom. Para peneliti menggunakan CRISPR-Cas9 untuk 

mengambil potongan DNA yang tepat di lokasi gen target setelah gen tersebut ditemukan. 

Setelah itu, bagian-bagian ini dapat digunakan untuk menambah, menghapus, atau mengganti 

bagian kode genetik tertentu. Salah satu metode untuk mencapainya adalah metode yang 

disebut CRISPR-Cas9, sebuah gunting molekuler yang dapat diprogram untuk menyingkirkan 

bagian DNA tertentu dari tubuh manusia. Ilmu pengetahuan memungkinkan para peneliti untuk 

menambah, menghapus, atau mengganti gen tertentu dengan memotong DNA di lokasi 

tertentu. Metode ini telah digunakan untuk mengoreksi mutasi genetik yang menyebabkan 

penyakit tertentu, seperti penyakit Tay-Sachs dan fibrosis kistik anemia sel sabit. Cara lain 

adalah menggunakan pendekatan penyuntingan dasar, di mana para ilmuwan dapat mengubah 

satu huruf saja dari kode genetik tanpa memotong untai DNA, yang dapat mengurangi risiko 

efek samping (Romero, 2023). 



 
 
 

E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 20-36 

 
 
 
 

 Kasus Molly Nash merupakan perdebatan etika yang terkenal tentang penggunaan 

diagnosis genetik praimplantasi (PGD) untuk menciptakan "saudara penyelamat". Molly lahir 

pada tahun 1994 dengan anemia Fanconi, suatu kondisi genetik langka yang dapat 

menyebabkan kegagalan sumsum tulang, leukemia, dan masalah kesehatan serius lainnya. 

Orang tuanya, Lisa dan Jack Nash, diberi tahu bahwa ia memiliki peluang 50% untuk 

mewariskan penyakit tersebut kepada anak-anaknya di masa mendatang. Pada tahun 1999, 

orang tua tersebut memutuskan untuk menggunakan PGD untuk mencoba memiliki anak kedua 

yang akan memiliki kecocokan sumsum tulang yang sempurna untuk Molly. Keputusan orang 

tua untuk menggunakan PGD dibuat setelah mereka telah mencoba untuk memiliki anak kedua 

secara alami. Mereka mengalami dua kali keguguran, dan mereka diberi tahu bahwa peluang 

mereka untuk memiliki kehamilan yang sukses tanpa PGD sangat rendah. Mereka 

menggunakan PGD untuk memilih embrio yang bebas dari anemia Fanconi dan juga 

kecocokan jaringan untuk Molly. Lisa dan Jack Nash menggunakan PGD di University of 

Minnesota. Prosedur tersebut dilakukan oleh Dr. John Wagner, yang merupakan profesor 

pediatri di universitas tersebut. Pada tahun 2000, adik laki-laki Molly Nash, Adam, lahir. Adam 

adalah kecocokan sumsum tulang yang sempurna untuk Molly, dan ia mendonorkan darah tali 

pusat kepadanya ketika ia berusia 6 tahun. Transplantasi berhasil, dan Molly kini menjalani 

hidup sehat. Kasus Molly Nash telah menjadi subjek banyak perdebatan dan diskusi. Beberapa 

orang percaya bahwa Lisa dan Jack Nash keliru menggunakan PGD untuk menciptakan 

"saudara penyelamat". Yang lain percaya bahwa Lisa dan Jack Nash hanya melakukan apa 

yang mereka bisa untuk menyelamatkan nyawa putri mereka (Prasath, 2023). 

Selain itu ada kasus He Jiankui pada tahun 2018 di China, Pada November 2018, 

seorang ilmuwan biofisika asal Tiongkok, Dr. He Jiankui dari Southern University of Science 

and Technology (SUSTech), mengumumkan kelahiran dua bayi kembar hasil modifikasi gen 

menggunakan teknologi CRISPR-Cas9. Bayi tersebut diberi nama samaran Lulu dan Nana. 

Intervensi genetika dilakukan pada tahap embrio dengan tujuan mengubah gen CCR5, agar 

anak memiliki resistensi terhadap infeksi HIV. Pengumuman tersebut disampaikan secara 

publik melalui video YouTube dan laporan media, bukan melalui publikasi ilmiah resmi, 

sehingga menimbulkan kehebohan global. He Jiankui menggunakan CRISPR-Cas9 untuk 

memotong bagian gen CCR5 pada embrio hasil IVF. Modifikasi dilakukan sebelum embrio 

mencapai tahap blastosista, lalu embrio tersebut ditanamkan ke rahim ibu. Namun, analisis 

dokumen yang bocor menunjukkan bahwa pengeditan gen tidak presisi, tidak semua sel pada 

embrio mengalami modifikasi dan mutasi baru yang muncul tidak sama dengan CCR5 alami, 

sehingga efek biologisnya tidak dapat diprediksi (Greely, 2019). 



 
 

Etika Pemilihan Ciri Non-Medis Embrio: Analisis Bioetika atas Praktik ‘Designer Baby’ dalam IVF Modern 

25        Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026 

 

 Dari kedua kasus tersebut, secara teknis metode Preimplantation Genetic Testing (PGT) 

dan atau screening poligenik memungkinkan calon orang tua memilih embrio dengan profil 

genetik tertentu. Dari sisi medis, seperti yang dibahas dalam kajian terhadap penggunaan 

teknologi reproduksi berbantu, prosedur seperti In Vitro Fertilization (IVF) telah berhasil 

membantu pasangan infertil mendapatkan anak dan juga menjadi penyelamat bagi anak lain. 

Namun ketika seleksi ditujukan pada karakteristik non-medis bukan untuk mencegah penyakit, 

muncul sejumlah dilema etis penting (Wiley dkk., 2025). Pertama, dari segi otonomi orang tua, 

ada argumentasi bahwa orang tua berhak memilih kondisi terbaik bagi anak mereka, termasuk 

potensi genetik untuk kesehatan atau kemampuan. Pendukung desain embrio bisa melihat ini 

sebagai perpanjangan dari kebebasan reproduksi. Namun, kebebasan ini bertabrakan dengan 

fakta bahwa embrio (dan kemudian anak) tidak mampu memberikan persetujuan, keputusan 

ditentukan secara sepihak. Ini menyentuh isu tentang hak calon anak dan apakah tindakan 

memilih gen karakter non-medis adalah keputusan yang sah secara moral ketika subjek belum 

ada dan tidak bisa setuju (Afshari dkk., 2025). 

 

Gambar 1. Diagram Dilema Etik. 



 
 
 

E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 20-36 

 
 
 
 

Pandangan Pro dan Kontra Terhadap Praktik Design Baby 

Argumen Pro  

Meskipun designer baby sangat kontroversial, beberapa pandangan telah dikemukakan 

untuk mendukung penciptaan designer baby. Beberapa argumen utama meliputi: 

1. Mencegah penyakit genetik: Salah satu alasan paling meyakinkan untuk menggunakan 

designer baby khusus adalah bahwa itu berpotensi mencegah penyakit genetik seperti 

penyakit Tay-Sachs, fibrosis kistik, dan anemia sel sabit. Orang tua dapat memiliki anak 

yang sehat dan bebas dari kondisi genetik yang seharusnya memengaruhi mereka dengan 

menemukan dan menyunting embrio yang menderita penyakit ini. 

2. Meningkatkan Potensi Manusia: Argumen tambahan yang mendukung designer baby 

adalah bahwa mereka memiliki kemampuan untuk meningkatkan potensi manusia. 

designer baby adalah bahwa mereka dapat meningkatkan potensi manusia. Ini dapat 

mencakup peningkatan kecerdasan, kemampuan fisik, dan ketahanan terhadap penyakit. 

3. Mengurangi penderitaan: Beberapa orang berpendapat bahwa designer baby dapat 

mengurangi penderitaan yang disebabkan oleh penyakit genetik,bagi anak-anak yang 

dilahirkan dengan mereka, serta keluarga dan masyarakat mereka. 

4. Kebebasan pribadi: Beberapa orang berpendapat bahwa individu harus bebas 

menggunakan teknologi untuk menciptakan anak yang mereka inginkan, sebagaimana 

mereka dapat meningkatkan tubuh atau pikiran mereka (Romero, 2023). 

Argumen Kontra 

 Diskusi bioetika terkini menekankan bahwa seleksi non-medis tidak hanya menyangkut 

pilihan individu, tetapi berdampak pada martabat manusia, kesetaraan sosial, dan struktur 

masyarakat secara luas (Bioethics, 2018). Berikut argumen kontra (menolak/berhati-hati) 

terhadap praktik pemilihan ciri non-medis pada embrio (designer baby) dalam IVF modern: 

1. Risiko keselamatan dan ketidakpastian biologis: Intervensi genetik pada embrio, termasuk 

editing seperti CRISPR-Cas9 dan beberapa bentuk seleksi, masih menghadapi risiko teknis 

yang serius seperti off-target mutasi, mosaikisme, penghapusan kromosomal tak terduga, 

dan potensi efek karsinogenik; konsekuensi jangka panjang bagi individu yang lahir dan 

turunannya belum dimengerti sepenuhnya. Karena sifat heritable dari beberapa intervensi 

ini, kesalahan teknis bukan hanya memengaruhi satu individu tetapi dapat diwariskan ke 

generasi berikutnya, sehingga prinsip non-maleficence menuntut penangguhan penggunaan 

klinis untuk tujuan non-medis sampai bukti keamanan jangka panjang kuat (Guo dkk., 

2013).  



 
 

Etika Pemilihan Ciri Non-Medis Embrio: Analisis Bioetika atas Praktik ‘Designer Baby’ dalam IVF Modern 

27        Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026 

 

2. Ketidaklayakan ilmiah untuk meningkatkan sifat kompleks: Banyak ciri non-medis yang 

populer seperti kecerdasan, kreativitas, tinggi badan yang kompleks bersifat poligenik dan 

dipengaruhi interaksi gen-lingkungan sehingga kemampuan saat ini untuk “merancang” 

ciri-ciri tersebut secara andal sangat terbatas. Klaim komersial atau komprehensif tentang 

peningkatan sifat kompleks sering berlebihan; secara ilmiah, mencoba mengaplikasikan 

teknik embrionik untuk tujuan-tujuan ini lebih mungkin menyebabkan hasil tak terduga 

daripada jaminan manfaat, sehingga intervensi semacam itu sulit dibenarkan secara etis 

(Janssens, 2016).  

3. Keadilan distributif dan perburukan ketimpangan sosial: Akses awal terhadap teknologi 

seleksi/enhancement cenderung mahal dan tersedia bagi kalangan berpunya; ini berisiko 

memperkuat kesenjangan sosial dengan menciptakan “keunggulan biologis” yang 

bersarang secara antargenerasi. Implikasi kebijakan dan etika menunjukkan bahwa tanpa 

mekanisme redistributif atau pembatasan komersialisasi, praktik ini akan menambah 

ketidakadilan bertentangan dengan prinsip keadilan sosial yang menjadi landasan etika 

kesehatan masyarakat (Halpern dkk., 2019). 

4. Komodifikasi manusia dan penurunan martabat: Menjadikan calon anak sebagai objek 

“desain” berisiko mereduksi martabat manusia menjadi kumpulan sifat yang bisa dipilih, 

dibeli, atau ditukar. Kritik filosofis menyatakan bahwa memandang manusia sebagai 

produk yang dapat disesuaikan mengikis penghormatan terhadap individu sebagai subjek 

bermartabat dan menggeser hubungan orang tua-anak ke relasi konsumeristik. Etika 

kewajiban respek terhadap martabat menentang praktik yang mempromosikan 

instrumentalitas manusia (Bioethics, 2018). 

5. Risiko kesehatan masyarakat dan konsekuensi tak terduga populasi: Perubahan yang 

disengaja pada frekuensi alel tertentu dalam populasi, bila diadopsi secara luas, dapat 

menimbulkan konsekuensi ekologi/genetik tak terduga seperti penurunan variabilitas 

genetik yang penting untuk ketahanan populasi terhadap penyakit. Selain itu, normalisasi 

modifikasi tertentu bisa mengalihkan sumber daya dari intervensi publik yang terbukti 

efektif (kesehatan ibu/anak, nutrisi, pendidikan) ke pasar teknologi privat yang 

memberikan manfaat terbatas untuk mayoritas. Prinsip keadilan dan utilitarian berpoin 

terhadap prioritas kebijakan publik yang menangguhkan praktik yang berisiko merugikan 

kesejahteraan kolektif (Halpern dkk., 2019). 

Analisis Bioetika dan Rekomendasi Etis  

Pemilihan ciri non-medis embrio dalam praktik IVF modern menimbulkan persoalan 

bioetika yang kompleks karena melibatkan relasi antara otonomi orang tua, kesejahteraan calon 



 
 
 

E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 20-36 

 
 
 
 

anak, keadilan sosial, serta implikasi jangka panjang bagi masyarakat. Dari perspektif otonomi, 

pendukung praktik ini sering berargumen bahwa kebebasan reproduktif meliputi hak orang tua 

untuk menentukan karakteristik anak mereka, sebuah posisi yang diperkuat oleh teori 

procreative beneficence yang menyatakan bahwa orang tua secara moral dianjurkan memilih 

embrio yang memberikan prospek kehidupan terbaik . Namun demikian, otonomi orang tua 

tidak dapat diperlakukan sebagai prinsip absolut. Pemilihan ciri non-medis berpotensi 

menciptakan tekanan sosial terselubung, di mana “pilihan” dipandu oleh norma pasar, standar 

kecantikan, atau tuntutan kompetitif, yang pada akhirnya melemahkan kebebasan sejati 

individu. Selain itu, calon anak sebagai pihak yang terdampak tidak dapat memberikan 

persetujuan, sehingga penggunaan teknologi yang tidak terbukti aman melanggar hak mereka 

untuk memiliki masa depan yang terbuka. Kontroversi kasus He Jiankui menegaskan 

bagaimana klaim otonomi dan inovasi dapat menutupi pelanggaran serius terhadap etika 

penelitian dan perlindungan subjek (Greely, 2019). 

 Dari sudut pandang beneficence dan non-maleficence, penggunaan teknologi 

reproduksi untuk mencegah penyakit genetik serius dapat dibenarkan karena mendukung 

peningkatan kesejahteraan anak, suatu posisi yang juga diakui oleh International Commission 

on Heritable Human Genome Editing (2020) . Namun keadaan berubah drastis ketika teknologi 

digunakan untuk tujuan non-medis seperti meningkatkan kecerdasan, estetika, atau bakat 

tertentu. Saat ini, bukti ilmiah menunjukkan bahwa ciri-ciri tersebut bersifat poligenik dan 

sangat dipengaruhi lingkungan, sehingga prediksi genetik bersifat tidak pasti dan manfaatnya 

belum dapat diverifikasi. Lebih jauh, editing genom heritable menghadirkan risiko besar seperti 

off-target effects, mosaikisme, serta efek biologis jangka panjang yang belum diketahui, yang 

berpotensi diwariskan ke generasi berikutnya (Ayanoğlu dkk., 2020). Berdasarkan prinsip 

“non-malaficience,” aplikasi non-medis pada embrio tidak dapat dinilai etis karena tingkat 

ketidakpastian dan risiko yang melekat masih terlalu tinggi. 

 Pertimbangan keadilan juga menjadi isu sentral dalam perdebatan designer baby. 

Karena teknologi ini sangat mahal dan secara ekonomi hanya dapat diakses kelompok 

berpenghasilan tinggi, potensi terciptanya ketimpangan sosial-biologis semakin besar. Akses 

tidak merata terhadap teknologi peningkatan manusia dapat melahirkan kelompok “unggul 

secara genetik” yang menikmati keuntungan sosial dan ekonomi lebih besar, sementara 

kelompok lain semakin terpinggirkan sebuah kekhawatiran yang juga disorot dalam laporan 

Nuffield Council on Bioethics (2018) serta berbagai tinjauan etis lainnya . Komersialisasi ciri 

non-medis juga dapat memperkuat diskriminasi berbasis preferensi budaya tertentu, seperti 



 
 

Etika Pemilihan Ciri Non-Medis Embrio: Analisis Bioetika atas Praktik ‘Designer Baby’ dalam IVF Modern 

29        Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026 

 

bias warna kulit, gender, atau standar kecantikan, sehingga melanggar prinsip distribusi adil 

dalam kesehatan dan reproduksi. 

 Aspek lain yang tidak kalah penting adalah martabat manusia. Ketika embrio 

diperlakukan sebagai objek desain yang dapat dimodifikasi sesuai preferensi estetik atau sosial, 

nilai intrinsik individu sebagai manusia dapat tereduksi menjadi sekadar komoditas. Pemilihan 

ciri non-medis berisiko memunculkan hubungan orang tua–anak berbasis ekspektasi performa, 

bukan penerimaan tanpa syarat. Laporan etika internasional menekankan bahwa praktik ini 

dapat menggeser paradigma moral manusia dari makhluk yang memiliki martabat menjadi 

produk dengan spesifikasi tertentu (Nuffield Council on Bioethics, 2018). Selain itu, 

penggunaan teknologi secara luas dapat memengaruhi solidaritas sosial, mengalihkan perhatian 

dari intervensi kesehatan publik yang lebih efektif dan berpotensi mengurangi keanekaragaman 

genetik populasi, yang penting bagi resiliensi biologis jangka panjang. 

 Dari dimensi tata kelola, banyak pakar berpendapat bahwa belum adanya standar 

internasional yang mengikat merupakan risiko besar, terutama mengingat kemungkinan 

penyalahgunaan teknologi dalam sistem yang lemah. Oleh karena itu, laporan International 

Commission (2020) dan berbagai analisis etika mengusulkan pembentukan registri nasional-

internasional, mekanisme audit ketat, persetujuan terinformasi yang diperkuat, serta sanksi 

hukum bagi institusi atau peneliti yang melanggar pedoman keselamatan dan etika. Hal ini 

dianggap krusial untuk mencegah replikasi insiden seperti kasus CRISPR bayi pada 2018. 

Berdasarkan seluruh analisis tersebut, beberapa rekomendasi etis dapat disimpulkan. 

Pertama, penggunaan teknologi genetik pada embrio sebaiknya dibatasi hanya pada tujuan 

medis yang jelas, terutama pencegahan penyakit genetik berat yang terbukti secara ilmiah dapat 

diminimalkan melalui intervensi tersebut. Kedua, diperlukan moratorium atau larangan 

sementara terhadap penggunaan teknologi untuk peningkatan ciri non-medis sampai tersedia 

bukti keamanan dan efektivitas jangka panjang, serta terdapat konsensus internasional yang 

memadai. Ketiga, komersialisasi layanan “desain genetik” perlu dibatasi ketat untuk mencegah 

eksploitasi dan ketidakadilan sosial. Keempat, penguatan regulasi, termasuk registri penelitian, 

mekanisme penilaian risiko, serta persetujuan terinformasi yang komprehensif, wajib 

diberlakukan pada semua lembaga IVF. Kelima, pembuatan kebijakan perlu melibatkan 

masyarakat luas untuk memastikan bahwa kerangka etis yang dibentuk sejalan dengan nilai-

nilai sosial dan pluralisme moral dalam masyarakat. Dengan demikian, meskipun teknologi 

modern memungkinkan kemungkinan baru dalam reproduksi, pendekatan etis yang berhati-

hati tetap diperlukan agar kemajuan tersebut tidak mengorbankan kesejahteraan generasi 

mendatang dan nilai fundamental kemanusiaan. 



 
 
 

E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 20-36 

 
 
 
 

Tabel Perbandingan Prinsip Bioetika dan Pandangan Islam terhadap Praktik Design 

Baby  

Aspek Etika Islam Etika Global 

Sumber Norma Syarʿi (Al-Qur’an, Hadis), 

kaidah fiqh (maqāṣid al-

syarīʿah, hifz al-nafs, hifz 

al-nasl, fatwa & ijma‘ 

ulama. Keputusan etis 

dilihat dari 

maslahat/mafsadah dan 

prinsip syariat. 

Prinsip bioetika sekuler: 

autonomy, beneficence, 

non-maleficence, justice, 

dignity; serta dokumen 

internasional (WHO, 

UNESCO). Analisis 

berbasis konsekuensi, hak 

individu, dan kesejahteraan 

publik. 

Pemilihan ciri non-

medis (estetika, IQ, 

tinggi) 

Tidak diperbolehkan / 

sangat ditolak. Karena 

dianggap mengubah 

ciptaan Allah tanpa alasan 

darurat, merusak hifz al-

nasl, dan berpotensi 

menimbulkan 

kesombongan nasab. 

Hukum praktis 

mensyaratkan maslahat 

nyata dan minim risiko. 

(Konsensus ulama 

mayoritas menolak 

enhancement non-medis). 

Umumnya tidak dianjurkan 

/ ditolak berdasarkan 

argumen keadilan, 

kemungkinan bahaya, dan 

commodification of 

children. Beberapa filsafat 

utilitarian/individualistis 

mungkin lebih permisif 

dalam situasi tertentu, 

tetapi konsensus kebijakan 

publik cenderung menolak 

penggunaan non-medis. 

Modifikasi germline 

(turun-temurun) 

Mayoritas berhati-

hati/menolak kecuali ada 

kebutuhan medis yang 

kuat dan risiko dapat 

diminimalkan; perubahan 

yang diwariskan 

dipandang bermasalah 

Kebanyakan kebijakan 

internasional melarang atau 

menuntut moratorium 

sampai keamanan dan tata 

kelola global terjamin; 

banyak ilmuwan menuntut 



 
 

Etika Pemilihan Ciri Non-Medis Embrio: Analisis Bioetika atas Praktik ‘Designer Baby’ dalam IVF Modern 

31        Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026 

 

karena mempengaruhi 

nasab dan generasi 

mendatang 

pembatasan ketat. Kasus 

He Jiankui 

Otonomi (Autonomy) Otonomi diakui tetapi 

dibatasi syariat: keputusan 

orang tua tidak boleh 

menimbulkan mudharat, 

merusak nasab, atau 

melanggar hukum Allah. 

Maslahah keluarga & 

keturunan lebih utama 

daripada keinginan 

individu. 

Menghormati hak orang tua 

untuk mengambil 

keputusan reproduksi: 

memilih PGT, memilih ciri 

tertentu, dan mengakses 

teknologi. Asal ada 

informed consent yang 

benar. 

Beneficence 

(Kemaslahatan / 

Berbuat baik) 

Maslahah harus nyata, 

bukan spekulatif. Tujuan 

boleh jika: untuk 

pengobatan, mencegah 

penyakit, atau melindungi 

keturunan (hifz al-nasl). 

Tidak boleh demi estetika / 

keunggulan sosial. 

Pilihan genetik dibenarkan 

bila meningkatkan kualitas 

hidup anak atau mencegah 

penyakit. Ada gagasan 

“procreative beneficence” 

— orang tua wajib memilih 

anak terbaik yang mungkin. 

Non-maleficence (Tidak 

menimbulkan bahaya) 

Kaidah: lā ḍarar wa lā 

ḍirār → tidak boleh ada 

mudharat. Jika ada potensi 

bahaya besar pada 

embrio/keturunan, haram. 

Prinsip kehati-hatian 

(ihtiyāṭ). 

Teknologi dilarang bila 

risiko tinggi: off-target 

CRISPR, mosaikisme, 

dampak jangka panjang tak 

terduga. Risiko harus 

minimal sebelum 

diterapkan. 

Justice (Keadilan) Islam mewajibkan 

keadilan sosial. Praktik 

yang membuat “kelas 

manusia unggul vs kelas 

biasa” = melanggar 

Fokus pada akses yang 

adil: teknologi designer 

baby dapat memperlebar 

kesenjangan sosial (genetic 

inequality). Mayoritas etika 



 
 
 

E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 20-36 

 
 
 
 

maqāṣid, berpotensi fasad 

sosial. 

global menilai ini masalah 

serius. 

Human Dignity 

(Martabat Manusia) 

Islam memandang 

manusia sebagai ciptaan 

Allah yang dimuliakan. 

Tidak boleh mengubah 

ciptaan tanpa alasan syar‘i. 

Embrio memiliki 

kehormatan (karāmah). 

UNESCO dan etika global 

menekankan bahwa anak 

tidak boleh diperlakukan 

sebagai produk. 

Status Embrio Embrio memiliki martabat 

dan kedudukan terhormat. 

Tidak boleh diperlakukan 

sebagai objek eksperimen 

berlebihan atau “barang 

seleksi”. 

Embrio dihargai secara 

moral tetapi tidak selalu 

dianggap sebagai “person”. 

Perlakuan terhadap embrio 

bergantung pada regulasi 

tiap negara. 

Tujuan Reproduksi Tujuannya adalah 

membentuk keluarga yang 

sah secara syariat, menjaga 

keturunan (hifz al-nasl). 

Memilih fisik/IQ dianggap 

mendistorsi tujuan 

tersebut. 

Tujuannya adalah 

kebebasan reproduktif dan 

kesejahteraan keluarga. 

Teknologi sebagai alat Teknologi dinilai 

berdasarkan maslahat dan 

kesesuaiannya dengan 

syariat: al-wasāil lahā 

aḥkām al-maqāṣid 

(perantara mengikuti 

hukum tujuan). 

Teknologi dianggap netral; 

etis jika digunakan dengan 

benar. 

  

 Perdebatan terkait designer baby, khususnya pemilihan atau rekayasa ciri non-medis 

pada embrio melalui IVF modern menjadi isu etis global yang mempertemukan dua kerangka 

besar. Etika religius (khususnya Islam) dan etika filosofis sekuler seperti deontologi, 

utilitarianisme, dan bioetika liberal. Kedua paradigma tersebut memiliki titik temu dalam hal 



 
 

Etika Pemilihan Ciri Non-Medis Embrio: Analisis Bioetika atas Praktik ‘Designer Baby’ dalam IVF Modern 

33        Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026 

 

penghormatan terhadap martabat manusia, tetapi berbeda dalam cara memaknai batas moral 

intervensi bioteknologi (Al Shakaki, 2019).  

 Dari perspektif Islam, teknologi reproduksi dibolehkan selama tidak menyalahi batas 

syariat. Prinsip umum yang digunakan adalah kaidah maslahah (kemanfaatan) dan la darar wa 

la dirar (tidak menimbulkan bahaya). Ulama kontemporer menegaskan bahwa intervensi 

genetik dibolehkan jika bertujuan medis, seperti pencegahan penyakit genetik atau cacat 

keturunan. Namun, rekayasa genetik untuk tujuan estetis atau peningkatan kualitas non-medis 

dianggap melampaui batas etis karena termasuk taghyir khalq Allah (mengubah ciptaan Tuhan 

tanpa kebutuhan syar’i), membuka peluang ketidakadilan sosial, serta berpotensi menyalahi 

maqasid al-shariah, khususnya hifz al-nasl (menjaga keturunan) (Shabana, 2022).  

 Di sisi lain, pendekatan etika filosofi global menawarkan rasionalisasi yang lebih plural. 

Utilitarianisme menerima praktik designer baby selama menghasilkan “kebaikan terbesar bagi 

jumlah terbesar” misalnya anak lebih sehat, lebih unggul dalam kapasitasnya, atau keluarga 

merasa lebih bahagia. Ahli bioetika modern seperti Julian Savulescu (2012) bahkan 

mengembangkan konsep procreative beneficence, yang menyatakan bahwa orang tua 

berkewajiban moral memilih embrio dengan prospek terbaik, termasuk kecerdasan atau 

potensi non-medis lainnya. Berbeda dari utilitarianisme, etika deontologis Kantian menolak 

keras intervensi genetik demi peningkatan sifat non-medis karena menempatkan anak sebagai 

“objek” untuk memenuhi preferensi orang tua, sehingga melanggar prinsip bahwa manusia 

tidak boleh diperlakukan sebagai alat (never merely as a means). Pandangan ini lebih dekat 

dengan keberatan Islam yang menekankan martabat manusia (karamah insaniyyah) sebagai 

sesuatu yang harus dijaga dan tidak bisa dijadikan eksperimen atau alat untuk ambisi sosial. 

 Pendekatan etika liberal lebih mengedepankan otonomi reproduktif, orang tua boleh 

memilih sifat anak selama tidak membahayakan keselamatan dan hak anak di masa depan. 

Namun pendekatan ini dikritik oleh banyak filsuf politik maupun oleh etika Islam karena 

berpotensi menciptakan ketidaksetaraan biologis, komersialisasi reproduksi, atau “kelas 

genetik baru”. Islam memandang penciptaan kesetaraan moral manusia sebagai prinsip dasar, 

karenanya, segala teknologi yang berpotensi menghasilkan genetic class divide dinilai 

bertentangan dengan prinsip keadilan dan kesetaraan manusia di hadapan Tuhan (Savulescu, 

2012). 

 Dengan demikian, secara konseptual Islam dan etika global berbagi kekhawatiran 

mengenai eksploitasi teknologi, kesenjangan sosial, dan kemungkinan hilangnya martabat 

manusia; namun mereka berbeda dalam batas moral dan dasar epistemiknya. Islam berangkat 



 
 
 

E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 20-36 

 
 
 
 

dari wahyu dan maqasid al-shariah, sedangkan etika global berangkat dari rasionalitas sekuler 

dan konsekuensi sosial. 

 

4. KESIMPULAN DAN SARAN 

Dengan mempertimbangkan seluruh analisis, praktik seleksi dan modifikasi embrio 

untuk tujuan non-medis dalam IVF modern tetap menimbulkan kekhawatiran etis yang 

signifikan. Risiko biologis yang tinggi, keterbatasan ilmiah dalam memprediksi atau 

meningkatkan sifat kompleks seperti kecerdasan dan estetika, serta potensi ketidakadilan sosial 

menjadikan praktik ini belum dapat dibenarkan secara moral maupun ilmiah. Selain itu, 

intervensi non-medis pada embrio berpotensi mengancam martabat manusia dan hak anak 

untuk memiliki masa depan yang terbuka, terutama ketika teknologi tersebut digunakan tanpa 

bukti keamanan jangka panjang. Oleh karena itu, penggunaan seleksi atau modifikasi embrio 

seharusnya dibatasi secara ketat hanya untuk tujuan medis yang jelas dan terverifikasi, 

khususnya pencegahan penyakit genetik berat. Penguatan regulasi, transparansi praktik klinis, 

dan edukasi publik menjadi sangat penting untuk memastikan bahwa perkembangan teknologi 

reproduksi tidak merusak keadilan, keselamatan, serta nilai-nilai kemanusiaan bagi generasi 

mendatang. 

 

DAFTAR REFERENSI 

Afshari, M., Shahini, Z., & Kordkatouli, M. (2025). Human Embryo Genetic Manipulation 

from the Point of View of Bioethics and Human Rights. Gene, Cell and Tissue, 12(12), 

e166959. https://doi.org/10.5812/gct-166959. 

https://doi.org/10.5812/gct-166959 

Al Shakaki, A. (2019). Bioethical deliberation on genomic testing: Islamic perspectives 

(Master's thesis, Hamad Bin Khalifa University (Qatar)). 

Ayanoğlu, F. B., Elçin, A. E., & Elçin, Y. M. (2020). Bioethical issues in genome editing by 

CRISPR-Cas9 technology. Turkish Journal of Biology, 44(2), 110-120. 

https://doi.org/10.3906/biy-1912-52. 

https://doi.org/10.3906/biy-1912-52 

Bioethics, N. (2018). Genome editing and human reproduction: social and ethical issues. 

London: Nuffield Council on Bioethics. 

Budiyanti, R. T. (2015). Aspek Etika Pre-implantation Genetic Diagnosis (PGD) pada 

Teknologi Bayi Tabung. Cermin Dunia Kedokteran, 42(7), 542-544. 

https://doi.org/10.5812/gct-166959
https://doi.org/10.5812/gct-166959
https://doi.org/10.3906/biy-1912-52
https://doi.org/10.3906/biy-1912-52


 
 

Etika Pemilihan Ciri Non-Medis Embrio: Analisis Bioetika atas Praktik ‘Designer Baby’ dalam IVF Modern 

35        Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026 

 

Cohen, I. G., & Adashi, E. Y. (2020). Heritable Human Genome Editing: The International 

Commission Report. JAMA, 324(19), 1941-1942. 

https://doi.org/10.1001/jama.2020.19059 

Foulon, L., Neuhaus, C., Grunschlag, M., Eilmus, A., & Kearns, L. (2024). Sex selection, 

genetic analysis, and designer babies [Teaching module]. 

Furrer, R. A., Barlevy, D., Pereira, S., dkk. (2024). Public Attitudes, Interests, and Concerns 

Regarding Polygenic Embryo Screening. JAMA Network Open, 7(5): e2410832. 

https://doi.org/10.1001/jamanetworkopen.2024.10832 

Greely, H. T. (2019). CRISPR'd babies: human germline genome editing in the 'He Jiankui 

affair'. Journal of Law and the Biosciences, 6(1), 111-183. 

https://doi.org/10.1093/jlb/lsz010 

Guo, C., Ma, X., Gao, F., & Guo, Y. (2023). Off-target effects in CRISPR/Cas9 gene editing. 

Frontiers in bioengineering and biotechnology, 11, 1143157. 

https://doi.org/10.3389/fbioe.2023.1143157 

Halpern, J., O'Hara, S. E., Doxzen, K. W., Witkowsky, L. B., & Owen, A. L. (2019). Societal 

and ethical impacts of germline genome editing: How can we secure human rights?. The 

CRISPR Journal, 2(5), 293-298. 

https://doi.org/10.1089/crispr.2019.0042 

Janssens, A. C. J. W. (2016). Designing babies through gene editing: science or science 

fiction?. Genetics in Medicine, 18(12), 1186-1187. 

https://doi.org/10.1038/gim.2016.28 

Kamenova, K., & Haidar, H. (2022). The First Baby Born After Polygenic Embryo Screening: 

Key Issues Through the Lens of Experts and Science Reporters. Voices in Bioethics, 8. 

https://doi.org/10.52214/vib.v8i.9467 

Prasath, S. S. (2023). Designer Babies: Revealing the Ethical and Social Implications of 

Genetic Engineering in Human Embryos. International Journal of Science and Research 

(IJSR), 12 (7), 692. 

https://doi.org/10.21275/SR23710130528 

Romero, U. K. (2023). Designer Babies are No Longer Science Fiction: What are The Ethical 

Considerations? Bincang Sains dan Teknologi (BST), 2(3), 124-132. 

https://doi.org/10.56741/bst.v2i03.437 

Savulescu, J. (2012). Procreative Beneficence: Why We Should Select the Best Children. 

Arguing About Bioethics, London, Routledge, 74-82. 

Shabana, A. (2022). Between treatment and enhancement: Islamic discourses on the boundaries 

of human genetic modification. Journal of Religious Ethics, 50(3), 386-411. 

https://doi.org/10.1111/jore.12404 

Siermann, M., Valcke, O., Vermeesch, J. R., Raivio, T., Tšuiko, O., & Borry, P. (2024). "Are 

we not going too far?": Socio-ethical considerations of preimplantation genetic testing 

using polygenic risk scores according to healthcare professionals. Social Science & 

https://doi.org/10.1001/jama.2020.19059
https://doi.org/10.1001/jamanetworkopen.2024.10832
https://doi.org/10.1093/jlb/lsz010
https://doi.org/10.3389/fbioe.2023.1143157
https://doi.org/10.1089/crispr.2019.0042
https://doi.org/10.1038/gim.2016.28
https://doi.org/10.52214/vib.v8i.9467
https://doi.org/10.21275/SR23710130528
https://doi.org/10.56741/bst.v2i03.437
https://doi.org/10.1111/jore.12404


 
 
 

E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 20-36 

 
 
 
 

Medicine, 343, 116599. 

https://doi.org/10.1016/j.socscimed.2024.116599 

Soni, S., & Savulescu, J. (2021, October 20). Polygenic Embryo Screening: Ethical and Legal 

Considerations. Hastings Center Bioethics Forum. 

Wiley, L., Cheek, M., LaFar, E., Ma, X., Sekowski, J., Tanguturi, N., & Iltis, A. (2025, June). 

The ethics of human embryo editing via CRISPR-Cas9 technology: A systematic review 

of ethical arguments, reasons, and concerns. In Hec Forum (Vol. 37, No. 2, pp. 267-303). 

Dordrecht: Springer Netherlands. 

https://doi.org/10.1007/s10730-024-09538-1 

https://doi.org/10.1016/j.socscimed.2024.116599
https://doi.org/10.1007/s10730-024-09538-1

