
 
Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi 

Volume 2, Nomor 1, Januari 2026 
 E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 1-19 
DOI: https://doi.org/10.61132/jupenkifb.v2i1.855     

Tersedia: https://ejournal.aripi.or.id/index.php/jupenkifb  

Naskah Masuk: 17 Oktober 2025; Revisi: 20 November 2025; Diterima: 20 Desember 2025; Terbit: 29 Desember 
2025 

 
 
 
 

Mengurai Dilema Bioetika dan Syariah atas Daging Tanpa Penyembelihan 

dalam Kultur Sel Hewan  
 

Rifqi Ilham1*, Tatang Hernawan2, Romli3, Tri Cahyanto4 

1-4 Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati, Indonesia 

rifkiilhamfadillah@gmail.com1, tatanghernawan80@gmail.com2, romsromel316@gmail.com3, 

rifkiilhamfadillah@gmail.com4 

*Penulis Korespondensi: rifkiilhamfadillah@gmail.com 

 

Abstract. This study examines the bioethical and Sharia dilemmas arising from the production of slaughter-free 

meat through animal cell culture as a modern food innovation. Concerns regarding the halal status of the cell 

source, the use of culture media such as Foetal Bovine Serum, and ethical issues related to animal welfare 

necessitate an in-depth analysis of the halal status and moral implications of this technology. The research method 

employs a literature study with a descriptive qualitative approach, reviewing journals, books, and contemporary 

fatwas related to cultured meat, bioethics, and Islamic law. The results indicate that the Sharia aspect heavily 

depends on the cell source, the medium used, and the culture process, while the bioethical perspective highlights 

animal welfare, scientific transparency, and the moral responsibility of researchers. Furthermore, the acceptance 

among Muslim communities is significantly influenced by trust in halal certification bodies and the availability of 

transparent information. This study affirms the need for biotechnology-based halal standardization and the 

development of fully halal media and supporting materials to ensure the widespread acceptance of cultured meat 

in the future. 

 

Keywords: Animal Cell Culture; Bioethics; Cultured Meat; Halal; Sharia. 

 

Abstrak. Penelitian ini mengkaji dilema bioetika dan syariah yang muncul dari produksi daging tanpa 

penyembelihan melalui kultur sel hewan sebagai inovasi pangan modern. Kekhawatiran tentang kehalalan sumber 

sel, penggunaan medium kultur seperti Foetal Bovine Serum, serta isu etika terkait kesejahteraan hewan 

mendorong perlunya analisis mendalam terhadap status kehalalan dan implikasi moral teknologi ini. Metode 

penelitian menggunakan studi literatur dengan pendekatan kualitatif deskriptif yang menelaah jurnal, buku, dan 

fatwa kontemporer terkait daging kultur, bioetika, serta hukum Islam. Hasil kajian menunjukkan bahwa aspek 

syariah sangat bergantung pada sumber sel, medium yang digunakan, dan proses kultur, sementara perspektif 

bioetika menyoroti kesejahteraan hewan, transparansi ilmiah, dan tanggung jawab moral peneliti. Selain itu, 

penerimaan umat Muslim sangat dipengaruhi oleh kepercayaan pada lembaga sertifikasi halal serta ketersediaan 

informasi yang transparan. Penelitian ini menegaskan perlunya standardisasi halal berbasis bioteknologi dan 

pengembangan medium serta bahan penunjang yang sepenuhnya halal agar daging kultur dapat diterima secara 

luas di masa depan. 

 

Kata Kunci: Bioetika; Daging Kultur; Halal; Kultur Sel Hewan; Syariah. 

 

1. PENDAHULUAN  

Gambaran produk daging telah dirusak oleh beberapa kelompok konsumen karena 

meningkatnya kekhawatiran lingkungan, etika, dan kesehatan. Dalam konteks ini, relevansi 

pengganti daging dan harapan dalam hal pelabelan (kesejahteraan, lingkungan, atau lainnya) 

telah meningkat. Namun, tidak pasti bahwa pengganti ini benar-benar memenuhi harapan 

konsumen dan lebih bermoral daripada daging dalam hal etika, kesehatan, nutrisi, atau 

lingkungan (Onwezen et al., 2021).  

Dalam beberapa tahun terakhir, alternatif untuk produk hewani telah berkembang dan 

terdiversifikasi untuk memenuhi harapan konsumen tertentu dan dapat mengambil pangsa 

pasar daging yang signifikan dalam satu dekade. Di antara alternatif-alternatif ini, "daging 

https://doi.org/10.61132/jupenkifb.v2i1.855
https://ejournal.aripi.or.id/index.php/jupenkifb
mailto:rifkiilhamfadillah@gmail.com
mailto:tatanghernawan80@gmail.com
mailto:romsromel316@gmail.com
mailto:rifkiilhamfadillah@gmail.com
mailto:rifkiilhamfadillah@gmail.com


 
Mengurai Dilema Bioetika dan Syariah atas Daging Tanpa Penyembelihan dalam Kultur Sel Hewan 

2        Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026 

 
 

kultur", menurut para pendukungnya, akan berkinerja jauh lebih baik dalam analisis siklus 

hidup dibandingkan daging sebagaimana telah diulas (Chriki & Hocquette, 2020). Hal ini 

disajikan sebagai cara untuk mengurangi penggunaan dan penyalahgunaan hewan serta risiko 

kesehatan. Teknologi yang berkaitan dengan "daging kultur" terus dikembangkan dan 

ditingkatkan, dan potensi pasarnya berkembang pesat untuk memenuhi permintaan konsumen 

menurut (Zhang et al., 2021). 

 

2. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode studi literatur dengan pendekatan kualitatif 

deskriptif untuk menganalisis permasalahan bioetika dan syariah terkait daging tanpa 

penyembelihan melalui kultur sel hewan, di mana sumber data diperoleh dari berbagai literatur 

ilmiah meliputi jurnal internasional dan nasional, buku-buku referensi di bidang bioetika, fikih 

kontemporer, dan fatwa-fatwa lembaga keagamaan yang relevan dengan topik penelitian dalam 

rentang waktu sepuluh tahun terakhir. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui 

dokumentasi dan kajian pustaka dengan fokus pada diskursus daging kultur sel, hukum Islam, 

dan prinsip-prinsip bioetika yang kemudian dianalisis secara induktif melalui tahapan 

identifikasi, klasifikasi, dan komparasi berbagai perspektif bioetika dan syariah.  

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Perspektif Saintifik dan Teknis Daging Kultur 

Menurut Boler & Woerner (2017). “daging yang dikultur” sebenarnya bukanlah daging. 

Memang, daging didefinisikan sebagai jaringan yang dapat dimakan dari hewan yang 

dikonsumsi sebagai makanan dan untuk dianggap sebagai daging, daging in vitro harus berasal 

dari sel hewan, diperiksa dan dianggap aman untuk dikonsumsi, dan sebanding dalam 

komposisi dan karakteristik sensorik dengan daging yang berasal secara alami dari hewan. 

Akibatnya, penggunaan kata “daging” telah menimbulkan ambiguitas yang menguntungkan 

bagi para pendukung “daging yang dikultur,” yang berusaha untuk menghilangkan aspek 

negatif yang terkait dengan daging (degradasi lingkungan dan penderitaan hewan), sambil 

memanfaatkan nilai positif dari daging bagi konsumen (kekuatan, vitalitas, kesehatan, dll.). 

Dengan cara ini, start-up telah berhasil memaksakan nama “daging” untuk serat otot yang 

dibudidayakan ini ke dalam bahasa sehari-hari. Memang, kata kunci utama yang digunakan 

dalam artikel pers adalah “daging” dan, dalam tingkat yang lebih rendah, “makanan” (Chriki 

et al., 2020). 

 



 
E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 1-19 

Prinsip proses "daging kultur" adalah menghasilkan sejumlah besar otot dari beberapa 

sel hidup. Dalam praktiknya, biopsi diambil dari hewan hidup. Setelah dikultur, potongan otot 

ini akan melepaskan sel punca yang memiliki kemampuan untuk berproliferasi dan kemudian 

bertransformasi menjadi berbagai jenis sel, seperti sel otot dan sel lemak. Pilihan lain adalah 

bekerja dengan lini sel yang telah mapan yang berarti bahwa hewan tidak diperlukan setelah 

biopsi awal (Gambar 1). Dalam kasus tersebut, poin yang sangat penting adalah media kultur 

yang harus menyediakan nutrisi, hormon, dan faktor pertumbuhan yang diperlukan untuk 

proliferasi dan diferensiasi sel pada jaringan dewasa. Oleh karena itu, manfaat potensial 

utamanya adalah menghasilkan otot dalam jumlah besar dari sangat sedikit hewan atau bahkan 

tanpa hewan sama sekali, sehingga menghindari potensi kekejaman penyembelihan. 

 

Gambar 1. Proses “daging kultur” dibandingkan dengan produksi daging konvensional. 

Selama diproduksi di lingkungan yang sepenuhnya terkendali dan tanpa potensi 

kontaminasi dari organ pencernaan hewan di sekitarnya, "daging kultur" disajikan oleh para 

pendukungnya sebagai lebih aman daripada "daging konvensional". Pilihan strategis untuk 

menamai makanan baru ini "daging bersih" mengacu pada konsep produk steril yang bebas 

dari bahaya kesehatan apa pun (Chriki et al., 2020). Memang, karena proses produksinya tidak 

sebanding antara daging konvensional dan "daging kultur", dan tanpa potensi kontaminasi saat 

penyembelihan, sel otot kultur memiliki peluang yang jauh lebih kecil untuk menghadapi 

patogen usus seperti Escherichia coli penghasil toksin Shiga, Salmonella, atau Campylobacter, 

tiga patogen yang bertanggung jawab atas jutaan episode penyakit setiap tahun (Bonny dkk., 

2015). 



 
Mengurai Dilema Bioetika dan Syariah atas Daging Tanpa Penyembelihan dalam Kultur Sel Hewan 

4        Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026 

 
 

Perspektif Islam dalam Kultur Sel Hewan 

Prinsip Dasar Pangan Halal dan Sumber Sel 

Dalam Islam, konsep pangan tidak hanya sekadar halal (diperbolehkan), tetapi juga harus 

thayyib (baik). Konsep halalan thayyiban ini menjadi fondasi dalam menilai inovasi pangan 

seperti daging kultur (Kashim et al., 2023). Titik kritis pertama dan paling fundamental dalam 

menentukan status halalnya adalah sumber sel yang digunakan yang secara teknis terbagi 

menjadi Sel Induk Embrionik (Embryonic Stem Cells/ESCs) dan Sel Satelit Otot (Myosatellite 

Cells/MCs). Adapun penggunaan MCs melalui biopsi hewan hidup lebih jelas statusnya, 

karena hadis menyatakan bahwa “setiap bagian yang dipotong dari hewan hidup adalah 

bangkai”, sehingga sel yang diambil tanpa penyembelihan dianggap haram (Rahmawati, 2023). 

Solusi yang diajukan adalah mengambil sel setelah hewan disembelih secara halal yang 

kemudian dapat dikembangkan menjadi lini sel halal yang dapat diperbanyak tanpa 

pengambilan sampel ulang (Nakyinsige et al., 2022). 

Majelis Ulama Indonesia (MUI) telah memberikan panduan awal bahwa hukum daging 

kultur adalah haram jika sel yang dikultur berasal dari hewan yang najis dan masih hidup. 

Sebaliknya, daging kultur dianggap halal jika sel yang dikultur berasal dari hewan yang halal 

dan sudah disembelih atas nama Allah (Ririn Nur Rahmawati, 2023). Pernyataan ini langsung 

bersinggungan dengan dilema utama penggunaan MCs yang diperoleh melalui biopsi dari 

hewan hidup. Hadis Nabi Muhammad SAW yang diriwayatkan oleh al-Tirmizi menyatakan, 

"Apa saja yang dipotong dari hewan yang masih hidup, maka potongan itu adalah bangkai" 

(Kashim et al., 2023). Bangkai secara jelas diharamkan dalam Al-Qur'an (QS. Al-Ma'idah: 3). 

Oleh karena itu, jika biopsi dilakukan pada hewan hidup tanpa disembelih terlebih dahulu, 

maka sel yang diambil statusnya adalah bangkai dan haram dikonsumsi. Solusi syar'i yang 

diajukan adalah pengambilan sel MCs harus dilakukan setelah hewan halal tersebut disembelih 

secara syar'i, sehingga statusnya menjadi halal. 

Sementara itu, penggunaan ESCs yang diambil dari blastocyst embrio menimbulkan 

perdebatan lain. Sebagian ulama berargumen bahwa embrio pada tahap 'alaqah (segumpal 

darah) yang diambil dari induk yang telah disembelih secara syar'i statusnya dapat berubah 

menjadi suci (mudghah atau segumpal daging), dianalogikan dengan hadis bahwa 

penyembelihan janin mengikuti penyembelihan induknya (HR. al-Tirmizi). Namun, 

kompleksitas teknis dan pertimbangan etika terhadap hewan induk membuat sumber sel ini 

kurang ideal. 

 

 



 
E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 1-19 

Tantangan Medium Kultur dan Prinsip Istihalah 

Tantangan kedua yang tidak kalah pelik adalah medium pertumbuhan sel. Saat ini, 

medium yang paling umum digunakan adalah Foetal Bovine Serum (FBS), yaitu serum dari 

darah janin sapi (Kashim et al., 2023). Penggunaan FBS menimbulkan dua masalah besar. 

Pertama, darah secara eksplisit dinyatakan haram dalam Al-Qur'an (QS. Al-Baqarah: 173). 

Kedua, proses pengambilannya dengan menyembelih sapi hamil melanggar prinsip 

kesejahteraan hewan (Rahmawati, 2023). Ketergantungan pada FBS juga menimbulkan 

persoalan etika dan keberlanjutan karena proses ekstraksinya memerlukan ribuan sapi bunting 

setiap tahun. Hal ini mendorong pengembangan medium bebas serum berbasis faktor 

pertumbuhan rekombinan atau ekstrak tumbuhan yang dinilai lebih etis dan berpotensi halal 

(Post et al., 2020). Alternatif seperti human platelet lysate dan medium mikroalga juga mulai 

dikaji karena tidak melibatkan unsur hewan sama sekali. Namun, tantangan teknis berupa biaya 

tinggi dan kestabilan faktor pertumbuhan masih menjadi hambatan utama (Ben-Arye & 

Levenberg, 2019). 

Prinsip istihalah (transformasi zat) sering dijadikan argumen. Istihalah tammah 

(transformasi sempurna) adalah ketika suatu bahan najis berubah menjadi bahan baru dengan 

sifat dan karakteristik yang sama sekali berbeda. Namun, penerapan istihalah pada sel yang 

dikultur dalam medium FBS masih diperdebatkan di kalangan ulama. Sebagian mungkin 

membolehkan, namun yang lain bersikap lebih hati-hati dan menyarankan untuk 

menghindarinya (Kashim et al., 2023). Oleh karena itu, penelitian untuk menemukan alternatif 

FBS yang halal dan bebas serum (serum-free medium) menjadi krusial. Beberapa alternatif 

yang sedang dikembangkan antara lain Platelet Lysates (PL) atau medium dari ekstrak jamur 

(Rahmawati, 2023). Penggunaan medium dari sumber nabati atau sintetis ini akan 

menyelesaikan masalah najis dan menghilangkan hambatan terbesar dalam produksi daging 

kultur yang halal. 

Bahan Penunjang, Kesejahteraan Hewan, dan Konsep Maslahah 

Untuk membentuk struktur daging, sel-sel otot perlu ditumbuhkan pada suatu perancah 

atau scaffold. Bahan yang digunakan untuk scaffold juga harus diperhatikan kehalalannya. 

Bahan yang berasal dari hewan, seperti kolagen atau gelatin, harus dipastikan berasal dari 

hewan halal yang disembelih secara syar'i. Gelatin dari babi jelas haram (Kashim et al., 2023). 

Alternatif yang lebih aman dan berkelanjutan adalah menggunakan bahan scaffold dari sumber 

nabati (seperti selulosa, pati, atau alginat) atau polimer sintetis yang halal. 

Aspek kesejahteraan hewan (animal welfare) juga merupakan bagian integral dari etika 

Islam. Islam sangat melarang penyiksaan dan penganiayaan terhadap hewan. Sebuah hadis 



 
Mengurai Dilema Bioetika dan Syariah atas Daging Tanpa Penyembelihan dalam Kultur Sel Hewan 

6        Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026 

 
 

yang diriwayatkan oleh Muslim menegaskan bahwa melukai satwa pada bagian yang sensitif 

adalah dilarang (Kasim et al., 2021). Oleh karena itu, proses biopsi untuk mengambil sampel 

jaringan, meski pada hewan yang akan disembelih, harus dilakukan dengan cara yang paling 

tidak menyakiti dan dengan memperhatikan kesejahteraan hewan. Prinsip replacement, 

reduction, dan refinement (3R) dalam etika penelitian hewan sejalan dengan semangat Islam 

untuk meminimalkan penderitaan. 

Dalam menilai teknologi baru, ulama juga menggunakan pendekatan maslahah 

(kemanfaatan). Daging kultur memiliki potensi maslahah yang besar, antara lain untuk 

kemandirian pangan, kelestarian lingkungan, dan keamanan pangan dengan meminimalkan 

risiko kontaminasi zoonosis (Kashim et al., 2023). Namun, maslahah ini tidak boleh 

mengabaikan prinsip-prinsip hukum yang telah ditetapkan. Maslahah harus sejalan dengan 

maqashid syariah, termasuk menjaga agama (hifzh ad-din) yang di dalamnya adalah 

mengonsumsi yang halal. Oleh karena itu, saat ini, di mana sumber daging halal konvensional 

masih tersedia, daging kultur belum dapat dikategorikan sebagai darurat (kebutuhan mendesak) 

yang dapat melonggarkan hukum, melainkan sebagai alternatif masa depan yang harus 

disiapkan dengan memenuhi semua kriteria halal. 

Persepsi dan Penerimaan Umat Muslim 

Aspek akhir yang krusial adalah persepsi dan penerimaan umat. Studi kualitatif terhadap 

Muslim di Singapura menunjukkan bahwa kepercayaan mereka terhadap daging kultur sangat 

bergantung pada sertifikasi halal dari otoritas agama yang diakui (Ho et al., 2023). Mayoritas 

partisipan menyatakan kepercayaan yang tinggi kepada lembaga seperti MUIS (di Singapura) 

atau MUI (di Indonesia) untuk menentukan status halalnya yang didasarkan pada kredibilitas 

dan kewenangan lembaga-lembaga tersebut. Temuan ini menggarisbawahi bahwa di luar aspek 

teknis-hukum, faktor kepercayaan pada institusi dan transparansi informasi merupakan kunci 

penerimaan daging kultur di kalangan Muslim. 

Selain itu, persepsi umat Muslim juga dipengaruhi oleh tingkat literasi terhadap teknologi 

pangan baru. Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa banyak konsumen Muslim masih 

memiliki keterbatasan pemahaman mengenai proses produksi daging kultur, sehingga mereka 

cenderung berhati-hati dan menunggu penjelasan resmi dari lembaga fatwa yang kredibel 

(Bharucha, 2022). Preferensi konsumen Muslim umumnya mengarah pada produk yang 

memiliki kejelasan asal-usul, proses yang transparan, serta jaminan bahwa tidak ada unsur 

haram yang terlibat sepanjang rantai produksi (Tieman & Hassan, 2019). Selain itu, faktor 

emosional seperti kekhawatiran terhadap manipulasi genetik atau “ketidakalamian” daging 

laboratorium turut memengaruhi penerimaan, sehingga edukasi publik berbasis sains dan fikih 



 
E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 1-19 

menjadi sangat penting (Bryant & Barnett, 2020). Temuan-temuan ini menunjukkan bahwa 

penerimaan daging kultur tidak hanya ditentukan oleh kehalalan, tetapi juga oleh sejauh mana 

produsen dan otoritas keagamaan mampu menghadirkan transparansi dan komunikasi yang 

efektif kepada masyarakat. 

Perspektif Bioetika dalam Kultur Sel Hewan  

Bioetika menempati posisi sentral dalam evaluasi menyeluruh terhadap teknologi daging 

kultur. Disiplin ini memberikan kerangka analitis komprehensif untuk mengkaji dimensi moral 

dari kemajuan bioteknologi, termasuk aspek produksi daging melalui kultivasi sel hewan. 

Lestari, (2023) menegaskan peran fundamental bioetika sebagai penghubung antara kemajuan 

ilmiah dengan nilai-nilai kemanusiaan yang essential. Teknologi daging kultur hadir sebagai 

respons terhadap berbagai tantangan global kontemporer, namun sekaligus memunculkan 

dilema etis yang kompleks dan multidimensi. Klaim manfaat substantif yang diusung oleh 

teknologi ini, mencakup aspek pengurangan dampak lingkungan, peningkatan kesejahteraan 

hewan, dan kontribusi terhadap ketahanan pangan global, memerlukan evaluasi kritis melalui 

pendekatan bioetika yang sistematis dan komprehensif. 

Aplikasi Prinsip Bioetika pada Kultur Sel 

Penerapan prinsip-prinsip bioetika biomedis klasik menawarkan pendekatan terstruktur 

dalam menganalisis kompleksitas etis teknologi daging kultur. Kerangka analitis yang terdiri 

dari beneficence (berbuat baik), non-maleficence (tidak mencederai), autonomy (otonomi), dan 

justice (keadilan) sebagaimana dirujuk dari Afandi, (2017) memberikan fondasi konseptual 

yang kokoh. Prinsip beneficence terimplementasi melalui potensi manfaat teknologi daging 

kultur dalam mengurangi penderitaan hewan secara signifikan. Bonny et al. (2015) 

mengkonfirmasi kapasitas teknologi ini untuk memproduksi jaringan otot dalam skala besar 

dari sejumlah kecil hewan donor, yang secara fundamental selaras dengan tujuan 

meminimalkan penderitaan hewan dalam sistem peternakan konvensional. 

Prinsip non-maleficence berfungsi sebagai pengingat kritis mengenai pentingnya 

penerapan kehati-hatian dalam pengembangan teknologi inovatif. Meskipun menawarkan 

berbagai manfaat potensial, proses inisiasi kultur sel tetap memerlukan intervensi terhadap 

hewan donor melalui prosedur biopsi. Erawati & Sutarno, (2024) dalam konteks terapi sel 

punca, menekankan imperatif kehati-hatian terhadap risiko jangka panjang yang belum 

terpetakan secara komprehensif. Penerapan prinsip kehati-hatian secara konsisten menjadi 

suatu keniscayaan sebelum tahap komersialisasi massal, sesuai dengan prinsip non-

maleficence yang ditegaskan oleh Yea (Conterius & Nua, 2024). 

 



 
Mengurai Dilema Bioetika dan Syariah atas Daging Tanpa Penyembelihan dalam Kultur Sel Hewan 

8        Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026 

 
 

Prinsip autonomy dalam konteks daging kultur memanifestasikan diri dalam dua level 

yang berbeda namun saling terkait. Pada level konseptual, prinsip ini mengingatkan pentingnya 

penghormatan terhadap integritas hewan dan penghindaran eksploitasi berlebihan, 

sebagaimana diangkat dalam paradigma hak-hak hewan oleh Hudha et al. (2019). Pada level 

praktis, prinsip autonomy tercermin dalam hak fundamental konsumen untuk memperoleh 

informasi lengkap dan transparan mengenai asal-usul sel, komposisi medium, dan proses 

produksi daging kultur. d'Agincourt-Canning & Johnston, (2008) menekankan prinsip 

persetujuan berdasarkan informasi yang memadai sebagai fondasi etika penelitian dan 

konsumsi. 

Prinsip justice menuntut analisis mendalam mengenai distribusi manfaat dan beban dari 

teknologi daging kultur. United Nations Development Programme (UNDP, 2022) dalam 

laporannya tentang keadilan lingkungan, menegaskan pentingnya akses equitable terhadap 

sumber daya yang bersih dan sehat. Dalam konteks ini, prinsip justice mempertanyakan 

aksesibilitas teknologi yang berpotensi mahal ini bagi berbagai strata masyarakat, serta dampak 

sosio-ekonomi transformatifnya terhadap peternak tradisional. Bryant & Barnett, (2020) 

mengidentifikasi kebutuhan mendesak untuk mempertimbangkan aspek keadilan distributif 

dalam transisi menuju sistem pangan baru. 

Secara visual, proses evaluasi bioetika terhadap daging kultur dapat digambarkan dalam 

diagram berikut yang menekankan dua pertanyaan kunci, keamanan biologis dan dampak 

terhadap penderitaan hewan: 

 

 

 



 
E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 1-19 

 

 

Gambar 2. Proses Evaluasi Bioetika terhadap Daging Kultur. 

Dialektika Kesejahteraan versus Hak-Hak Hewan 

Wacana Dialektika konseptual antara kesejahteraan hewan (animal welfare) dan hak-hak 

hewan (animal rights) merepresentasikan dimensi filosofis fundamental dalam diskursus etika 

daging kultur. Paradigma kesejahteraan hewan, yang dioperasionalkan melalui prinsip 3R 

(Replacement, Reduction, Refinement) dan 5 Kebebasan, menemukan relevansi signifikan 

dalam konteks teknologi ini. Sinaga et al. (2024) dalam penelitian tentang etika penggunaan 

hewan untuk deteksi rabies, mendemonstrasikan bagaimana prinsip 3R berfungsi sebagai 

panduan operasional untuk meminimalkan penderitaan hewan. 

 



 
Mengurai Dilema Bioetika dan Syariah atas Daging Tanpa Penyembelihan dalam Kultur Sel Hewan 

10        Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026 

 
 

Sebaliknya, paradigma hak-hak hewan menawarkan perspektif filosofis yang berbeda 

secara fundamental. Hudha et al. (2019) menjelaskan bahwa dari sudut pandang ini, hewan 

memiliki hak intrinsik yang melekat, termasuk hak untuk tidak diperlakukan sebagai properti 

atau dieksploitasi. Oleh karena itu, bagi penganut paradigma ini, pengambilan sel dari hewan 

tanpa "persetujuan" - meskipun konsep ini problematik secara filosofis - untuk dikultur demi 

kepentingan manusia, tetap dipandang sebagai pelanggaran terhadap hak intrinsik hewan 

tersebut. 

Perspektif Ontologis dan Epistemologis 

Analisis ontologis terhadap daging kultur mengungkapkan ambiguitas fundamental 

dalam mendefinisikan status entitas ini. Boler & Woerner, (2017) dari American Meat Science 

Association mendefinisikan daging sebagai "jaringan yang dapat dimakan dari hewan yang 

dikonsumsi sebagai makanan". Berdasarkan definisi ini, daging kultur yang berasal dari sel 

hewan dapat dikategorikan sebagai daging. Namun, Mahfud (2018) dalam diskusi tentang 

ontologi, mengingatkan bahwa hakikat suatu entitas tidak hanya terletak pada komposisi 

materialnya, tetapi juga pada proses menjadi entitas tersebut. 

Pada level epistemologis, pengetahuan tentang keamanan, keberlanjutan, dan 

keberterimaan daging kultur saat ini sangat bergantung pada metode ilmiah positivistik. Bryant 

& Barnett, (2020) dalam tinjauan sistematis tentang penerimaan konsumen, menunjukkan 

bahwa bukti ilmiah merupakan fondasi utama untuk meyakinkan publik. Namun, pendekatan 

ini mengandung risiko mengabaikan pengetahuan lokal dan persepsi kultural tentang makanan 

yang telah mengakar. Yea et al. (2024) memperkenalkan pendekatan ethico-onto-epistemology 

yang menggarisbawahi keterkaitan erat antara cara mengetahui (epistemologi), realitas yang 

dipahami (ontologi), dan nilai etika yang dianut. 

Tanggung Jawab Etis Peneliti 

Tanggung jawab etis peneliti dalam pengembangan daging kultur melampaui batas-batas 

konvensional laboratorium penelitian. Integritas ilmiah dan transparansi mutlak merupakan 

prasyarat fundamental dalam pengembangan teknologi ini. d'Agincourt-Canning & Johnston 

(2008) menekankan pentingnya transparansi dalam mengkomunikasikan potensi risiko dan 

limitasi temuan penelitian. Dalam konteks daging kultur, hal ini mencakup keterbukaan 

mengenai tantangan teknis yang masih dihadapi, ketergantungan pada bahan-bahan yang masih 

problematis, dan ketidakpastian yang masih menyelimuti berbagai aspek teknologi. 

Penerapan prinsip kehati-hatian (precautionary principle) harus menjadi pedoman utama 

dalam proses pengembangan dan komersialisasi. Yea et al, (2024) dan Erawati & Sutarno, 

(2024) sama-sama menegaskan imperatif ini. Penerapan prinsip kehati-hatian memerlukan 



 
E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 1-19 

penelitian yang lebih mendalam dan jangka panjang untuk memvalidasi keamanan konsumsi, 

serta kajian komprehensif tentang dampak lingkungan dan sosio-ekonomi dari produksi massal 

daging kultur. 

Keterlibatan publik dan edukasi yang efektif merupakan bagian integral dari tanggung 

jawab etis peneliti. Temuan Bryant & Barnett, (2020) dan Bharucha, (2022) mengungkapkan 

bahwa penerimaan konsumen sangat dipengaruhi oleh tingkat pemahaman yang memadai. 

Peneliti memiliki peran proaktif dalam mengedukasi masyarakat tentang sains di balik daging 

kultur, termasuk kompleksitas teknis, potensi manfaat, dan batasan-batasan yang ada. Edukasi 

publik berbasis bukti ilmiah dan pertimbangan etika ini sangat penting untuk menciptakan 

diskusi yang konstruktif dan menghindari polarisasi opini yang tidak produktif.  

Sebagai rangkuman visual dari penerapan prinsip-prinsip bioetika dalam produksi daging 

kultur, berikut disajikan matriks evaluasi etis yang dapat menjadi panduan bagi peneliti dalam 

memenuhi tanggung jawab moral peneliti: 

Tabel 1. Matriks Etik Daging Kultur (Perspektif Bioetika Kontemporer). 

Aspek Etik Prinsip Bioetika Aplikasi dalam Daging Kultur Evaluasi Etis 

Penghormatan 

terhadap 

kehidupan 

Respect for Life 

Sel diambil dari hewan, baik setelah 

penyembelihan atau dari hewan 

hidup. Jika dari hewan hidup, 

dianggap melanggar penghormatan 

terhadap kehidupan. 

Jika sel diambil dari hewan hidup tanpa 

penyembelihan, dapat dinilai 

melanggar prinsip respect for life 

karena memotong bagian dari hewan 

hidup. Namun jika setelah 

penyembelihan halal, dapat dianggap 

lebih menghormati kehidupan. 

Keadilan (Justice) 

Keadilan bagi 

semua makhluk 

dan keadilan 

distributif bagi 

manusia 

Daging kultur berpotensi 

mengurangi penderitaan hewan 

secara besar-besaran, tetapi perlu 

diperhatikan aksesibilitas teknologi 

bagi semua kalangan dan dampak 

pada peternak tradisional. 

Dapat memenuhi prinsip keadilan jika 

manfaatnya terdistribusi merata dan 

tidak menimbulkan ketidakadilan 

sosial. Namun, jika hanya tersedia 

untuk kalangan tertentu, dapat 

melanggar keadilan. 

Manfaat 

(Beneficence) 

Memaksimalkan 

kebaikan 

Potensi manfaat: mengurangi 

dampak lingkungan, meningkatkan 

keamanan pangan, mengurangi 

penderitaan hewan. 

Secara umum, daging kultur memiliki 

potensi manfaat besar, sehingga selaras 

dengan beneficence, asalkan manfaat 

tersebut nyata dan terbukti. 

Non-maleficence 

Tidak 

menimbulkan 

penderitaan 

Proses biopsi pada hewan hidup 

dapat menimbulkan penderitaan. 

Penggunaan medium FBS 

melibatkan penderitaan pada sapi 

hamil. 

Jika tidak dilakukan dengan manusiawi, 

dapat melanggar non-maleficence. 

Namun, jika hewan diperlakukan 

dengan baik dan medium bebas serum 

digunakan, penderitaan dapat 

diminimalkan. 

Prinsip Five 

Freedoms 

Kesejahteraan 

hewan 

Dalam produksi daging kultur, 

hewan donor mungkin masih 

mengalami pelanggaran kebebasan 

jika tidak dipelihara dengan baik. 

Namun, secara keseluruhan 

mengurangi jumlah hewan yang 

menderita. 

Jika hewan donor dipelihara sesuai Five 

Freedoms, maka tidak melanggar. 

Namun, jika biopsi menyakitkan, bisa 

melanggar kebebasan dari rasa sakit dan 

ketakutan. 

3R (Replacement, 

Reduction, 

Refinement) 

Etika penelitian 

hewan 

Daging kultur bertujuan 

menggantikan (replace) daging 

konvensional, mengurangi (reduce) 

jumlah hewan yang digunakan, dan 

memperbaiki (refine) metode untuk 

meminimalkan penderitaan. 

Sangat selaras dengan prinsip 3R, 

terutama replacement dan reduction. 

Refinement perlu terus ditingkatkan 

dalam proses biopsi dan kultur. 

 



 
Mengurai Dilema Bioetika dan Syariah atas Daging Tanpa Penyembelihan dalam Kultur Sel Hewan 

12        Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026 

 
 

Mempertemukan Dua Perspektif: Bioetika dan Syariah dalam Inovasi Daging Kultur 

Titik Temu (Common Ground) 

a. Kesejahteraan Hewan (Animal Welfare) 

Kepedulian terhadap nasib dan penderitaan hewan merupakan common ground yang 

paling menonjol. Dalam syariah, larangan menyakiti hewan (al-adawala al-hayawan) 

adalah prinsip yang jelas. Sebuah hadis yang diriwayatkan oleh Imam Muslim menegaskan 

larangan untuk melukai satwa pada bagian yang sensitif (Kasim et al., 2021). 

Konsep halalan thayyiban tidak hanya menekankan pada kehalalan sumber, tetapi juga 

pada kebaikan (thayyib) yang mencakup perlakuan manusiawi terhadap hewan. Demikian 

pula, dalam bioetika, prinsip non-maleficence (tidak menimbulkan bahaya) dan 

paradigma kesejahteraan hewan (animal welfare) yang dioperasionalkan melalui prinsip 

3R (Replacement, Reduction, Refinement) menempatkan pengurangan penderitaan hewan 

sebagai imperatif moral (Sinaga et al., 2024). 

Oleh karena itu, teknologi daging kultur yang pada idealnya bertujuan 

untuk menggantikan (replace) peternakan konvensional yang melibatkan penyembelihan 

massal dan sering kali terkait dengan isu kesejahteraan, disambut positif oleh kedua 

perspektif ini. Sebagaimana diungkapkan oleh Bonny et al. (2015), potensi utama daging 

kultur adalah menghasilkan otot dalam jumlah besar dari sangat sedikit hewan, sehingga 

menghindari kekejaman dalam penyembelihan. Inovasi ini sejalan dengan 

semangat reduction (pengurangan jumlah hewan yang digunakan) dalam prinsip 3R, 

sekaligus merefleksikan perintah agama untuk tidak berbuat zalim terhadap hewan. 

b. Prinsip Kehati-hatian (Precautionary Principle)  

Baik fikih Islam maupun bioetika sama-sama menekankan pentingnya sikap kehati-

hatian dalam menghadapi teknologi baru yang risikonya belum sepenuhnya terpetakan. 

Dalam tradisi hukum Islam, sikap ini tercermin dalam kaidah sadd adz-dzari'ah, yaitu 

menutup segala jalur yang dapat mengarah pada kemudharatan. Penerapan kaidah ini dapat 

dilihat dalam kehati-hatian ulama dalam menyikapi medium kultur seperti Foetal Bovine 

Serum (FBS) yang bersumber dari darah zat yang secara eksplisit diharamkan (Kashim et 

al., 2023). Kekhawatiran terhadap risiko kontaminasi atau transformasi zat yang tidak 

sempurna (istihalah) memunculkan pendekatan yang sangat berhati-hati. 

Di pihak lain, bioetika mengedepankan prinsip kehati-hatian (precautionary 

principle) yang menuntut tindakan proaktif untuk mencegah bahaya ketika suatu aktivasi 

atau teknologi memiliki potensi risiko yang belum pasti, terutama terkait keamanan 

konsumsi jangka panjang (Erawati & Sutarno, 2024; Yea et al., 2024). Prinsip non-



 
E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 1-19 

maleficence dalam kerangka bioetika biomedis (Afandi, 2017) menguatkan pandangan ini, 

dengan menekankan bahwa dalam kondisi ketidakpastian ilmiah, langkah yang lebih aman 

harus diutamakan. Dengan demikian, baik syariah maupun bioetika bersepakat bahwa 

komersialisasi daging kultur yang terburu-buru tanpa kajian yang komprehensif dan 

transparan terhadap semua risiko potensial adalah tindakan yang tidak bertanggung jawab. 

Titik Tegangan (Points of Tension) 

a. Sumber Otoritas 

Perbedaan paling fundamental terletak pada sumber otoritas moral. Bioetika, 

khususnya dalam tradisi Barat sekuler, bersumber terutama pada akal budi manusia, 

konsensus ilmiah, dan pertimbangan sosial-filosofis. Kebenaran etis dicari melalui 

diskursus rasional dan bukti empiris. Sebaliknya, syariah bersumber pada wahyu Allah (Al-

Qur'an dan Sunnah Nabi) yang diyakini sebagai kebenaran mutlak. Ijtihad (upaya penalaran 

hukum) ulama dilakukan dalam kerangka yang telah ditetapkan oleh sumber wahyu ini. 

Tegangan ini terlihat nyata dalam penilaian terhadap prosedur biopsi. Dari kacamata 

bioetika, pengambilan sampel jaringan (biopsi) dari hewan hidup dengan menggunakan 

anestesi yang memadai dapat dianggap sebagai tindakan yang "etis" karena meminimalkan 

penderitaan dan dilakukan untuk tujuan yang lebih besar (misalnya, mengurangi 

penderitaan hewan secara keseluruhan) (d'Agincourt-Canning & Johnston, 2008). Namun, 

dalam perspektif syariah, tindakan ini dapat secara langsung bersinggungan dengan hadis 

Nabi yang menyatakan, "Apa saja yang dipotong dari hewan yang masih hidup, maka 

potongan itu adalah bangkai" (HR. al-Tirmizi). Status "bangkai" ini secara tegas 

diharamkan dalam Al-Qur'an (QS. Al-Ma'idah: 3). Oleh karena itu, sebuah tindakan yang 

secara teknis "etis" dan manusiawi menurut standar bioetika sekuler bisa saja tetap tidak 

dapat diterima (haram) dalam hukum Islam karena melanggar ketentuan normatif yang 

bersumber dari wahyu (Ririn Nur Rahmawati, 2023). 

b. Hak vs. Kewajiban 

Perbedaan paradigma juga terlihat dalam memandang relasi manusia-hewan. 

Beberapa aliran dalam etika hewan (animal ethics), khususnya paradigma hak-hak hewan 

(animal rights), berargumen bahwa hewan memiliki hak intrinsik yang melekat, termasuk 

hak untuk tidak dieksploitasi, terlepas dari apakah eksploitasi itu dilakukan dengan cara 

yang "manusiawi" atau tidak (Hudha et al., 2019). Dari sudut pandang ini, pengambilan sel 

tanpa "persetujuan" hewan (meski konsep ini problematik) tetap dilihat sebagai bentuk 

eksploitasi. 

Sementara itu, perspektif syariah lebih menekankan pada kewajiban dan 



 
Mengurai Dilema Bioetika dan Syariah atas Daging Tanpa Penyembelihan dalam Kultur Sel Hewan 

14        Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026 

 
 

amanah manusia terhadap hewan. Hewan adalah bagian dari ciptaan Allah (makhluk) yang 

dipercayakan kepada manusia (istikhlaf) untuk dimanfaatkan dengan cara yang baik dan 

halal (Kashim et al., 2023). Fokusnya bukan pada "hak intrinsik" hewan sebagai subjek 

hukum otonom, melainkan pada kewajiban manusia untuk memperlakukan hewan dengan 

adil dan kasih sayang sebagai bagian dari ibadah kepada Allah. Perbedaan ini 

mempengaruhi penilaian akhir: bagi penganut paham hak hewan radikal, daging kultur 

mungkin masih bermasalah; sedangkan dalam kerangka syariah, selama pemanfaatan 

hewan (sebagai sumber sel) dilakukan dengan memenuhi syariat (disembelih secara halal) 

dan dengan memperhatikan kesejahteraannya, maka itu adalah bagian dari pemenuhan 

amanah. 

c. Konsep "Alamiah" (Naturalness) 

Keberatan konsumen Muslim sering kali tidak hanya terletak pada aspek kehalalan 

formal, tetapi juga pada persepsi terhadap "ketidakalamian" daging kultur. Banyak umat 

Muslim yang merasa bahwa menciptakan daging di laboratorium merupakan upaya 

"bermain Tuhan" (takyif) atau menyentuh domain yang seharusnya menjadi hak prerogatif 

Allah sebagai Pencipta. Kekhawatiran ini berkaitan dengan konsep fitrah (kodrat alami) 

dan batas-batas intervensi manusia terhadap ciptaan. 

Sebaliknya, bioetika sekuler umumnya tidak melihat "kealamian" sebagai nilai moral 

yang berdiri sendiri. Selama suatu produk terbukti aman, berkelanjutan, dan dapat 

memecahkan masalah (seperti krisis pangan atau pemanasan global), maka status "alami" 

atau "tidak alami" sering kali dianggap tidak relevan (Bryant & Barnett, 2020). Tegangan 

ini menyulitkan penerimaan daging kultur di kalangan masyarakat yang kuat memegang 

nilai-nilai religius, sekalipun argumen keamanan dan keberlanjutan dari perspektif bioetika 

sudah sangat kuat. 

Berikut adalah tabel perbandingan sistematis antara prinsip-prinsip bioetika dan 

maqāṣid al-Shari’ah dalam konteks daging kultur: 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 1-19 

Tabel 2. Tabel Perbandingan Prinsip Bioetika dengan Maqāṣid al-Shari’ah dalam Daging 

Kultur. 

Aspek 
Prinsip Bioetika (dalam 

konteks daging kultur) 

Maqāṣid al-Shari’ah (dalam 

konteks daging kultur) 
Evaluasi Etis 

Dasar moral 

Akal budi manusia, konsensus 

ilmiah, dan pertimbangan 

filosofis. 

Wahyu Allah (Al-Qur'an dan 

Sunnah) dan ijtihad ulama 

berdasarkan maqāṣid syariah 

(menjaga agama, jiwa, akal, 

keturunan, harta, dan lingkungan). 

Keduanya memberikan 

dasar moral yang kuat, 

tetapi sumbernya berbeda. 

Status hewan 

Hewan memiliki nilai intrinsik 

dan hak untuk tidak menderita 

(dalam paradigma hak hewan). 

Hewan adalah makhluk Allah yang 

harus diperlakukan dengan kasih 

sayang dan tidak disakiti tanpa 

alasan yang dibenarkan syariat. 

Keduanya menekankan 

perlindungan terhadap 

hewan dari penderitaan 

yang tidak perlu. 

Penderitaan hewan 

Dihindari berdasarkan prinsip 

non-maleficence dan 

kesejahteraan hewan. 

Dilarang berdasarkan hadis dan 

kaidah sadd al-dzarai' (menutup 

jalan mudarat). 

Sama-sama menolak 

penderitaan hewan yang 

tidak diperlukan. 

Keamanan dan 

manfaat 

Diutamakan berdasarkan 

prinsip beneficence dan 

keadilan. 

Termasuk dalam hifzh al-nafs 

(menjaga jiwa) dan hifzh al-mal 

(menjaga harta). Daging kultur 

harus halal dan thayyib. 

Keduanya menekankan 

pentingnya keamanan dan 

manfaat bagi manusia. 

Keadilan 

distributif 

Prinsip justice menuntut akses 

yang adil terhadap teknologi 

dan manfaatnya. 

Termasuk dalam hifzh al-mal dan 

keadilan sosial dalam Islam. 

Keduanya mendorong 

distribusi manfaat yang adil. 

Kehati-hatian 

Precautionary principle: jika 

ada risiko yang belum pasti, 

harus diambil langkah 

pencegahan. 

Kaidah sadd al-dzarai' dan prinsip 

istihalah yang ketat. 

Keduanya mendorong 

kehati-hatian dalam 

menerima teknologi baru. 

Otonomi 

konsumen 

Hak konsumen untuk 

mendapatkan informasi 

lengkap (informed consent). 

Kewajiban mengonsumsi yang 

halal dan thayyib, sehingga 

konsumen berhak mengetahui 

status halal produk. 

Keduanya mendukung 

transparansi informasi bagi 

konsumen. 

Lingkungan 

Dipertimbangkan sebagai 

parte dari keadilan antar 

generasi dan keberlanjutan. 

Termasuk dalam hifzh al-bi'ah 

(menjaga lingkungan) sebagai 

bagian dari maqāṣid syariah 

kontemporer. 

Keduanya menekankan 

pentingnya kelestarian 

lingkungan. 

Menyelesaikan Dilema 

a. Bioetika yang Kontekstual 

Pertama, prinsip-prinsip bioetika universal perlu dikontekstualisasikan dengan nilai-

nilai lokal dan religius. Prinsip keadilan (justice), misalnya, tidak hanya harus dimaknai 

sebagai keadilan distributif (akses ekonomi terhadap teknologi) sebagaimana ditekankan 

oleh UNDP (2022), tetapi juga sebagai keadilan kultural (cultural justice). Keadilan berarti 

menghormati keyakinan religius suatu komunitas dan memastikan bahwa inovasi teknologi 

tidak meminggirkan atau mengabaikan nilai-nilai fundamental mereka. Dalam konteks 

Muslim, ini berarti bahwa proses pengembangan dan regulasi daging kultur harus secara 

aktif melibatkan ahli agama dan memastikan bahwa kekhawatiran tentang kehalalan dan 

"kealamian" didengar dan diaddress, bukan diabaikan sebagai hal yang irasional. 

b. Fikih yang Progresif 

Kedua, disiplin fikih (hukum Islam) perlu terus melakukan ijtihad progresif yang 

responsif terhadap kemajuan sains. Ijtihad ini harus berpijak pada maqashid 

syariah (tujuan-tujuan syariah) yang lebih luas, bukan hanya terpaku pada teks literal 



 
Mengurai Dilema Bioetika dan Syariah atas Daging Tanpa Penyembelihan dalam Kultur Sel Hewan 

16        Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026 

 
 

semata. Maqashid syariah klasik mencakup perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta. Dalam konteks kontemporer, tujuan seperti menjaga ketahanan 

pangan (hifzh an-nafs), melestarikan lingkungan (hifzh al-bi'ah), dan memajukan sains 

yang bermanfaat (hifzh al-'aql) dapat dilihat sebagai perwujudan maqashid syariah yang 

relevan (Kashim et al., 2023). 

Daging kultur, dengan potensinya untuk mengatasi dampak lingkungan dari 

peternakan dan berkontribusi pada ketahanan pangan global, 

membawa maslahah (kemanfaatan) yang sangat besar. Ijtihad kontemporer dapat 

mengeksplorasi bagaimana maslahah ini dapat diakomodasi tanpa mengorbankan prinsip-

prinsip hukum yang tetap. Misalnya, penegasan bahwa sel harus berasal dari hewan yang 

disembelih secara syar'i adalah sebuah bentuk ijtihad yang memadukan tuntutan teks 

(larangan bangkai) dengan kemungkinan teknis modern. 

c. Peran Sertifikasi Halal yang Komprehensif 

Ketiga, institusi sertifikasi halal yang kredibel dapat berperan sebagai jembatan 

praktis yang mempertemukan tuntutan syariah dan prinsip-prinsip bioetika. Proses 

sertifikasi tidak boleh hanya berfokus pada status akhir produk, tetapi harus mencakup audit 

menyeluruh terhadap seluruh rantai pasok (halal supply chain). Standar sertifikasi dapat 

diperluas untuk memasukkan kriteria bioetika, seperti: 

1) Audit Kesejahteraan Hewan Donor: Memastikan bahwa hewan sumber sel, jika 

digunakan, diperlakukan sesuai dengan prinsip kesejahteraan hewan (5 Kebebasan) dan 

syariat Islam sebelum dan selama proses penyembelihan. 

2) Transparansi Proses: Menuntut keterbukaan lengkap mengenai sumber semua bahan 

(sel, medium, scaffold) yang sejalan dengan prinsip autonomy dalam bioetika yang 

menekankan hak konsumen atas informasi yang lengkap (d'Agincourt-Canning & 

Johnston, 2008). 

3) Keberlanjutan Lingkungan: Mempertimbangkan dampak lingkungan dari proses 

produksi sebagai bagian dari pertimbangan thayyib, karena kerusakan lingkungan pada 

akhirnya merugikan manusia dan makhluk lain. 

Studi oleh Ho et al. (2023) di Singapura telah membuktikan bahwa kepercayaan Muslim 

terhadap daging kultur sangat bergantung pada sertifikasi dari otoritas agama yang mereka 

akui. Oleh karena itu, sebuah sertifikasi halal yang komprehensif dan transparan tidak hanya 

menjamin kehalalan, tetapi juga membangun kepercayaan (trust) yang menjadi kunci 

penerimaan masyarakat. 

 



 
E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 1-19 

4. KESIMPULAN  

Daging kultur sebagai inovasi pangan berbasis bioteknologi menawarkan berbagai 

potensi, seperti pengurangan penggunaan hewan, peningkatan keamanan pangan, dan 

kontribusi terhadap keberlanjutan lingkungan. Namun, teknologi ini masih menimbulkan 

dilema yang signifikan dalam perspektif bioetika dan syariah. Status kehalalan daging kultur 

bergantung pada tiga komponen utama, yaitu sumber sel, medium kultur, dan bahan penunjang 

dalam proses produksi. Sel yang diambil dari hewan hidup tanpa penyembelihan syar’i tetap 

berstatus bangkai, sementara penggunaan medium seperti Foetal Bovine Serum menimbulkan 

masalah hukum karena berasal dari darah dan melibatkan prosedur yang tidak sesuai prinsip 

kesejahteraan hewan. 

Dari perspektif bioetika, produksi daging kultur harus memperhatikan prinsip non-

maleficence, kesejahteraan hewan, integritas ilmiah, dan keadilan dalam distribusi manfaat 

teknologi bagi masyarakat. Selain itu, penerimaan masyarakat Muslim sangat dipengaruhi oleh 

tingkat kepercayaan terhadap lembaga sertifikasi halal serta transparansi informasi mengenai 

proses produksi. Penelitian ini menegaskan bahwa keberhasilan komersialisasi daging kultur 

di negara-negara Muslim memerlukan kolaborasi multidisipliner antara ilmuwan, ahli fikih, 

otoritas halal, dan industri untuk memastikan bahwa setiap tahapan proses produksi memenuhi 

standar etika dan syariah.  

 

DAFTAR REFERENSI  

Adeyani, A., Mappaware, N. A., & Madya, F. (2019). Kematian janin dalam rahim ditinjau 

dari aspek medis, kaidah dasar bioetik, dan keutamaannya dalam tinjauan Islam. UMI 

Medical Journal: Jurnal Kedokteran, 4(2), 70–82. 

Afandi, D. (2017). Kaidah dasar bioetika dalam pengambilan keputusan klinis yang etis. 

Majalah Kedokteran Andalas, 40(2), 111–121. 

Ben-Arye, T., & Levenberg, S. (2019). Tissue engineering for clean meat production. Frontiers 

in Sustainable Food Systems, 3, 46. 

Bharucha, J. (2022). Consumer attitudes toward lab-grown meat in Muslim communities. 

Journal of Halal Studies, 4(1), 33–45. 

Boler, D. D., & Woerner, D. R. (2017). What is meat? A perspective from the American Meat 

Science Association. Animal Frontiers, 7(4), 8–11. https://doi.org/10.2527/af.2017.0436 

Bonny, S. P. F., Gardner, G. E., Pethick, D. W., & Hocquette, J. F. (2015). What is artificial 

meat and what does it mean for the future of the meat industry? Journal of Integrative 

Agriculture, 14(2), 255–263. https://doi.org/10.1016/S2095-3119(14)60888-1 

https://doi.org/10.2527/af.2017.0436
https://doi.org/10.1016/S2095-3119(14)60888-1


 
Mengurai Dilema Bioetika dan Syariah atas Daging Tanpa Penyembelihan dalam Kultur Sel Hewan 

18        Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026 

 
 

Bryant, C., & Barnett, J. (2020). Consumer acceptance of cultured meat: A systematic review. 

Meat Science, 172, 108672. 

Chriki, S., & Hocquette, J. F. (2020). The myth of cultured meat: A review. Frontiers in 

Nutrition, 7, 7. https://doi.org/10.3389/fnut.2020.00007 

Chriki, S., Ellies-Oury, M. P., Fournier, D., Liu, J., & Hocquette, J. F. (2020). Analysis of 

scientific and press articles related to cultured meat for a better understanding of its 

perception. Frontiers in Psychology, 11, 1845. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2020.01845 

d'Agincourt-Canning, L., & Johnston, C. (2008). Disclosure. In P. A. Singer & A. M. Viens 

(Eds.), The Cambridge textbook of bioethics (pp. 41–47). Cambridge University Press. 

Erawati, L., & Sutarno. (2024). Layanan terapi sel punca ditinjau dari perspektif bioetika di 

Indonesia. Jurnal Hukum dan Etika Kesehatan, 4(1), 1–15. 

Ho, S. S., Ou, M., & Vijayan, A. V. (2023). Halal or not? Exploring Muslim perceptions of 

cultured meat in Singapore. Frontiers in Sustainable Food Systems, 7, 1127164. 

https://doi.org/10.3389/fsufs.2023.1127164 

Hudha, A. M., Husamah, & Rahardjanto, A. (2019). Etika lingkungan: Teori dan praktik 

pembelajarannya. UMM Press. 

Kasim, M., Aprianti, F., Jannah, S., & Rezki, N. (2021). Percobaan kedokteran terhadap hewan 

hidup dalam perspektif hukum Islam. Bustanul Fuqaha: Jurnal Bidang Hukum Islam, 

2(2), 336–347. 

Lestari, R. D. (2023). Bioetika dalam ilmu kedokteran dan multidisiplin keilmuan. MAHESA: 

Malahayati Health Student Journal, 3(10), 3218–3224. 

Mahfud. (2018). Mengenal ontologi, epistemologi, aksiologi dalam pendidikan Islam. 

Cendekia: Jurnal Studi Keislaman, 4(1), 82–95. 

Mohd Kashim, M. I. A., Abdul Haris, A. A., Abd. Mutalib, S., Anuar, N., & Shahimi, S. (2023). 

Scientific and Islamic perspectives in relation to the halal status of cultured meat. Saudi 

Journal of Biological Sciences, 30(1), 103501. 

https://doi.org/10.1016/j.sjbs.2022.103501 

Nakyinsige, K., Sazili, A. Q., & Zulkifli, I. (2022). Halal authenticity issues in laboratory-

grown meat: A review. Food Research International, 152, 110911. 

https://doi.org/10.1016/j.foodres.2021.110911 

Onwezen, M. C., Bouwman, E. P., Reinders, M. J., & Dagevos, H. (2021). A systematic review 

on consumer acceptance of alternative proteins: Pulses, algae, insects, plant-based meat 

alternatives, and cultured meat. Appetite, 159, 105058. 

https://doi.org/10.1016/j.appet.2020.105058 

https://doi.org/10.3389/fnut.2020.00007
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2020.01845
https://doi.org/10.3389/fsufs.2023.1127164
https://doi.org/10.1016/j.sjbs.2022.103501
https://doi.org/10.1016/j.foodres.2021.110911
https://doi.org/10.1016/j.appet.2020.105058


 
E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 1-19 

Post, M. J., et al. (2020). Scientific, sustainability, and regulatory challenges of cultured meat. 

Nature Food, 1, 403–415. 

Rahmawati, R. N. (2023). Analisis kesejahteraan hewan dan status halal daging kultur 

laboratorium dalam perspektif iptek dan hukum Islam. Kaunia: Integration and 

Interconnection of Islam and Science Journal, 19(1). 

Sinaga, Z., Sihotang, N. R., Fadhilah, N., & Haniyyah, U. (2024). Bioetika perawatan dan 

pemanfaatan hewan pada pengujian MIT (Mouse Inoculation Test) deteksi virus rabies. 

Jurnal Sains dan Teknologi Industri Peternakan, 4(1), 65–70. 

Tieman, M., & Hassan, F. H. (2019). The halal food supply chain: Evidence from Malaysia 

and the United Arab Emirates. Journal of Islamic Marketing, 10(3), 810–828. 

https://doi.org/10.1108/JIMA-09-2017-010 

United Nations Development Programme. (2022). Environmental justice: Securing our right to 

a clean, healthy, and sustainable environment. https://undp.org 

Yea, M. O., Conterius, A. W. S., & Nua, E. N. (2024). Bioetika kesehatan: Tantangan etika 

dalam praktek medis dan penelitian. PT Media Penerbit Indonesia. 

Zhang, L., Hu, Y., Badar, I. H., Xia, X., Kong, B., & Chen, Q. (2021). Prospects of artificial 

meat: Opportunities and challenges around consumer acceptance. Trends in Food 

Science & Technology, 116, 434–444. https://doi.org/10.1016/j.tifs.2021.07.010 

 

 

https://doi.org/10.1108/JIMA-09-2017-010
https://undp.org/
https://doi.org/10.1016/j.tifs.2021.07.010

