Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi
Volume 2, Nomor 1, Januari 2026

E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 1-19
DOI: https://doi.org/10.61132/jupenkifb.v2i1.855
Tersedia: https://ejournal.aripi.or.id/index.php/jupenkifb

Mengurai Dilema Bioetika dan Syariah atas Daging Tanpa Penyembelihan
dalam Kultur Sel Hewan

Rifgi Ilham?'", Tatang Hernawan?, Romli?, Tri Cahyanto*

-4 Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Dijati, Indonesia
rifkiilhamfadillah@gmail.com?, tatanghernawan80@gmail.com?, romsromel316@gmail.com?,
rifkiilhamfadillah@gmail.com*

*Penulis Korespondensi: rifkiilhamfadillah@gmail.com

Abstract. This study examines the bioethical and Sharia dilemmas arising from the production of slaughter-free
meat through animal cell culture as a modern food innovation. Concerns regarding the halal status of the cell
source, the use of culture media such as Foetal Bovine Serum, and ethical issues related to animal welfare
necessitate an in-depth analysis of the halal status and moral implications of this technology. The research method
employs a literature study with a descriptive qualitative approach, reviewing journals, books, and contemporary
fatwas related to cultured meat, bioethics, and Islamic law. The results indicate that the Sharia aspect heavily
depends on the cell source, the medium used, and the culture process, while the bioethical perspective highlights
animal welfare, scientific transparency, and the moral responsibility of researchers. Furthermore, the acceptance
among Muslim communities is significantly influenced by trust in halal certification bodies and the availability of
transparent information. This study affirms the need for biotechnology-based halal standardization and the
development of fully halal media and supporting materials to ensure the widespread acceptance of cultured meat
in the future.

Keywords: Animal Cell Culture; Bioethics; Cultured Meat; Halal; Sharia.

Abstrak. Penelitian ini mengkaji dilema bioetika dan syariah yang muncul dari produksi daging tanpa
penyembelihan melalui kultur sel hewan sebagai inovasi pangan modern. Kekhawatiran tentang kehalalan sumber
sel, penggunaan medium Kkultur seperti Foetal Bovine Serum, serta isu etika terkait kesejahteraan hewan
mendorong perlunya analisis mendalam terhadap status kehalalan dan implikasi moral teknologi ini. Metode
penelitian menggunakan studi literatur dengan pendekatan kualitatif deskriptif yang menelaah jurnal, buku, dan
fatwa kontemporer terkait daging kultur, bioetika, serta hukum Islam. Hasil kajian menunjukkan bahwa aspek
syariah sangat bergantung pada sumber sel, medium yang digunakan, dan proses kultur, sementara perspektif
bioetika menyoroti kesejahteraan hewan, transparansi ilmiah, dan tanggung jawab moral peneliti. Selain itu,
penerimaan umat Muslim sangat dipengaruhi oleh kepercayaan pada lembaga sertifikasi halal serta ketersediaan
informasi yang transparan. Penelitian ini menegaskan perlunya standardisasi halal berbasis bioteknologi dan
pengembangan medium serta bahan penunjang yang sepenuhnya halal agar daging kultur dapat diterima secara
luas di masa depan.

Kata Kunci: Bioetika; Daging Kultur; Halal; Kultur Sel Hewan; Syariah.

1. PENDAHULUAN

Gambaran produk daging telah dirusak oleh beberapa kelompok konsumen karena
meningkatnya kekhawatiran lingkungan, etika, dan kesehatan. Dalam konteks ini, relevansi
pengganti daging dan harapan dalam hal pelabelan (kesejahteraan, lingkungan, atau lainnya)
telah meningkat. Namun, tidak pasti bahwa pengganti ini benar-benar memenuhi harapan
konsumen dan lebih bermoral daripada daging dalam hal etika, kesehatan, nutrisi, atau
lingkungan (Onwezen et al., 2021).

Dalam beberapa tahun terakhir, alternatif untuk produk hewani telah berkembang dan
terdiversifikasi untuk memenuhi harapan konsumen tertentu dan dapat mengambil pangsa

pasar daging yang signifikan dalam satu dekade. Di antara alternatif-alternatif ini, "daging

Naskah Masuk: 17 Oktober 2025; Revisi: 20 November 2025; Diterima: 20 Desember 2025; Terbit: 29 Desember
2025


https://doi.org/10.61132/jupenkifb.v2i1.855
https://ejournal.aripi.or.id/index.php/jupenkifb
mailto:rifkiilhamfadillah@gmail.com
mailto:tatanghernawan80@gmail.com
mailto:romsromel316@gmail.com
mailto:rifkiilhamfadillah@gmail.com
mailto:rifkiilhamfadillah@gmail.com

Mengurai Dilema Bioetika dan Syariah atas Daging Tanpa Penyembelihan dalam Kultur Sel Hewan

kultur”, menurut para pendukungnya, akan berkinerja jauh lebih baik dalam analisis siklus
hidup dibandingkan daging sebagaimana telah diulas (Chriki & Hocquette, 2020). Hal ini
disajikan sebagai cara untuk mengurangi penggunaan dan penyalahgunaan hewan serta risiko
kesehatan. Teknologi yang berkaitan dengan "daging kultur" terus dikembangkan dan
ditingkatkan, dan potensi pasarnya berkembang pesat untuk memenuhi permintaan konsumen
menurut (Zhang et al., 2021).

2. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode studi literatur dengan pendekatan kualitatif
deskriptif untuk menganalisis permasalahan bioetika dan syariah terkait daging tanpa
penyembelihan melalui kultur sel hewan, di mana sumber data diperoleh dari berbagai literatur
ilmiah meliputi jurnal internasional dan nasional, buku-buku referensi di bidang bioetika, fikih
kontemporer, dan fatwa-fatwa lembaga keagamaan yang relevan dengan topik penelitian dalam
rentang waktu sepuluh tahun terakhir. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui
dokumentasi dan kajian pustaka dengan fokus pada diskursus daging kultur sel, hukum Islam,
dan prinsip-prinsip bioetika yang kemudian dianalisis secara induktif melalui tahapan

identifikasi, klasifikasi, dan komparasi berbagai perspektif bioetika dan syariah.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN
Perspektif Saintifik dan Teknis Daging Kultur

Menurut Boler & Woerner (2017). “daging yang dikultur” sebenarnya bukanlah daging.
Memang, daging didefinisikan sebagai jaringan yang dapat dimakan dari hewan yang
dikonsumsi sebagai makanan dan untuk dianggap sebagai daging, daging in vitro harus berasal
dari sel hewan, diperiksa dan dianggap aman untuk dikonsumsi, dan sebanding dalam
komposisi dan karakteristik sensorik dengan daging yang berasal secara alami dari hewan.
Akibatnya, penggunaan kata “daging” telah menimbulkan ambiguitas yang menguntungkan
bagi para pendukung “daging yang dikultur,” yang berusaha untuk menghilangkan aspek
negatif yang terkait dengan daging (degradasi lingkungan dan penderitaan hewan), sambil
memanfaatkan nilai positif dari daging bagi konsumen (kekuatan, vitalitas, kesehatan, dll.).
Dengan cara ini, start-up telah berhasil memaksakan nama “daging” untuk serat otot yang
dibudidayakan ini ke dalam bahasa sehari-hari. Memang, kata kunci utama yang digunakan
dalam artikel pers adalah “daging” dan, dalam tingkat yang lebih rendah, “makanan” (Chriki
et al., 2020).

2 Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026



E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 1-19

Prinsip proses "daging kultur" adalah menghasilkan sejumlah besar otot dari beberapa
sel hidup. Dalam praktiknya, biopsi diambil dari hewan hidup. Setelah dikultur, potongan otot
ini akan melepaskan sel punca yang memiliki kemampuan untuk berproliferasi dan kemudian
bertransformasi menjadi berbagai jenis sel, seperti sel otot dan sel lemak. Pilihan lain adalah
bekerja dengan lini sel yang telah mapan yang berarti bahwa hewan tidak diperlukan setelah
biopsi awal (Gambar 1). Dalam kasus tersebut, poin yang sangat penting adalah media kultur
yang harus menyediakan nutrisi, hormon, dan faktor pertumbuhan yang diperlukan untuk
proliferasi dan diferensiasi sel pada jaringan dewasa. Oleh karena itu, manfaat potensial
utamanya adalah menghasilkan otot dalam jumlah besar dari sangat sedikit hewan atau bahkan
tanpa hewan sama sekali, sehingga menghindari potensi kekejaman penyembelihan.

Tissue sample

AR Addition of
‘ \\ missing
Cellline mp ™, compounds
Muscle fibres or \\
a mixture of muscle cells \\
\
\\
Cell multiplication during animal growth A\ Ageing N

Muscle Meat

Gambar 1. Proses “daging kultur” dibandingkan dengan produksi daging konvensional.

Selama diproduksi di lingkungan yang sepenuhnya terkendali dan tanpa potensi
kontaminasi dari organ pencernaan hewan di sekitarnya, "daging kultur" disajikan oleh para
pendukungnya sebagai lebih aman daripada "daging konvensional". Pilihan strategis untuk
menamai makanan baru ini "daging bersih” mengacu pada konsep produk steril yang bebas
dari bahaya kesehatan apa pun (Chriki et al., 2020). Memang, karena proses produksinya tidak
sebanding antara daging konvensional dan "daging kultur", dan tanpa potensi kontaminasi saat
penyembelihan, sel otot kultur memiliki peluang yang jauh lebih kecil untuk menghadapi
patogen usus seperti Escherichia coli penghasil toksin Shiga, Salmonella, atau Campylobacter,
tiga patogen yang bertanggung jawab atas jutaan episode penyakit setiap tahun (Bonny dkk.,
2015).



Mengurai Dilema Bioetika dan Syariah atas Daging Tanpa Penyembelihan dalam Kultur Sel Hewan

Perspektif Islam dalam Kultur Sel Hewan
Prinsip Dasar Pangan Halal dan Sumber Sel

Dalam Islam, konsep pangan tidak hanya sekadar halal (diperbolehkan), tetapi juga harus
thayyib (baik). Konsep halalan thayyiban ini menjadi fondasi dalam menilai inovasi pangan
seperti daging kultur (Kashim et al., 2023). Titik kritis pertama dan paling fundamental dalam
menentukan status halalnya adalah sumber sel yang digunakan yang secara teknis terbagi
menjadi Sel Induk Embrionik (Embryonic Stem Cells/ESCs) dan Sel Satelit Otot (Myosatellite
Cells/MCs). Adapun penggunaan MCs melalui biopsi hewan hidup lebih jelas statusnya,
karena hadis menyatakan bahwa “setiap bagian yang dipotong dari hewan hidup adalah
bangkai”, sehingga sel yang diambil tanpa penyembelihan dianggap haram (Rahmawati, 2023).
Solusi yang diajukan adalah mengambil sel setelah hewan disembelih secara halal yang
kemudian dapat dikembangkan menjadi lini sel halal yang dapat diperbanyak tanpa
pengambilan sampel ulang (Nakyinsige et al., 2022).

Majelis Ulama Indonesia (MUI) telah memberikan panduan awal bahwa hukum daging
kultur adalah haram jika sel yang dikultur berasal dari hewan yang najis dan masih hidup.
Sebaliknya, daging kultur dianggap halal jika sel yang dikultur berasal dari hewan yang halal
dan sudah disembelih atas nama Allah (Ririn Nur Rahmawati, 2023). Pernyataan ini langsung
bersinggungan dengan dilema utama penggunaan MCs yang diperoleh melalui biopsi dari
hewan hidup. Hadis Nabi Muhammad SAW yang diriwayatkan oleh al-Tirmizi menyatakan,
"Apa saja yang dipotong dari hewan yang masih hidup, maka potongan itu adalah bangkai™
(Kashim et al., 2023). Bangkai secara jelas diharamkan dalam Al-Qur'an (QS. Al-Ma'idah: 3).
Oleh karena itu, jika biopsi dilakukan pada hewan hidup tanpa disembelih terlebih dahulu,
maka sel yang diambil statusnya adalah bangkai dan haram dikonsumsi. Solusi syar'i yang
diajukan adalah pengambilan sel MCs harus dilakukan setelah hewan halal tersebut disembelih
secara syar'i, sehingga statusnya menjadi halal.

Sementara itu, penggunaan ESCs yang diambil dari blastocyst embrio menimbulkan
perdebatan lain. Sebagian ulama berargumen bahwa embrio pada tahap ‘alagah (segumpal
darah) yang diambil dari induk yang telah disembelih secara syar'i statusnya dapat berubah
menjadi suci (mudghah atau segumpal daging), dianalogikan dengan hadis bahwa
penyembelihan janin mengikuti penyembelihan induknya (HR. al-Tirmizi). Namun,
kompleksitas teknis dan pertimbangan etika terhadap hewan induk membuat sumber sel ini

kurang ideal.

4 Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026



E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 1-19

Tantangan Medium Kultur dan Prinsip Istihalah

Tantangan kedua yang tidak kalah pelik adalah medium pertumbuhan sel. Saat ini,
medium yang paling umum digunakan adalah Foetal Bovine Serum (FBS), yaitu serum dari
darah janin sapi (Kashim et al., 2023). Penggunaan FBS menimbulkan dua masalah besar.
Pertama, darah secara eksplisit dinyatakan haram dalam Al-Qur'an (QS. Al-Bagarah: 173).
Kedua, proses pengambilannya dengan menyembelih sapi hamil melanggar prinsip
kesejahteraan hewan (Rahmawati, 2023). Ketergantungan pada FBS juga menimbulkan
persoalan etika dan keberlanjutan karena proses ekstraksinya memerlukan ribuan sapi bunting
setiap tahun. Hal ini mendorong pengembangan medium bebas serum berbasis faktor
pertumbuhan rekombinan atau ekstrak tumbuhan yang dinilai lebih etis dan berpotensi halal
(Post et al., 2020). Alternatif seperti human platelet lysate dan medium mikroalga juga mulai
dikaji karena tidak melibatkan unsur hewan sama sekali. Namun, tantangan teknis berupa biaya
tinggi dan kestabilan faktor pertumbuhan masih menjadi hambatan utama (Ben-Arye &
Levenberg, 2019).

Prinsip istihalah (transformasi zat) sering dijadikan argumen. Istihalah tammah
(transformasi sempurna) adalah ketika suatu bahan najis berubah menjadi bahan baru dengan
sifat dan karakteristik yang sama sekali berbeda. Namun, penerapan istihalah pada sel yang
dikultur dalam medium FBS masih diperdebatkan di kalangan ulama. Sebagian mungkin
membolehkan, namun yang lain bersikap lebih hati-hati dan menyarankan untuk
menghindarinya (Kashim et al., 2023). Oleh karena itu, penelitian untuk menemukan alternatif
FBS yang halal dan bebas serum (serum-free medium) menjadi krusial. Beberapa alternatif
yang sedang dikembangkan antara lain Platelet Lysates (PL) atau medium dari ekstrak jamur
(Rahmawati, 2023). Penggunaan medium dari sumber nabati atau sintetis ini akan
menyelesaikan masalah najis dan menghilangkan hambatan terbesar dalam produksi daging
kultur yang halal.

Bahan Penunjang, Kesejahteraan Hewan, dan Konsep Maslahah

Untuk membentuk struktur daging, sel-sel otot perlu ditumbuhkan pada suatu perancah
atau scaffold. Bahan yang digunakan untuk scaffold juga harus diperhatikan kehalalannya.
Bahan yang berasal dari hewan, seperti kolagen atau gelatin, harus dipastikan berasal dari
hewan halal yang disembelih secara syar'i. Gelatin dari babi jelas haram (Kashim et al., 2023).
Alternatif yang lebih aman dan berkelanjutan adalah menggunakan bahan scaffold dari sumber
nabati (seperti selulosa, pati, atau alginat) atau polimer sintetis yang halal.

Aspek kesejahteraan hewan (animal welfare) juga merupakan bagian integral dari etika

Islam. Islam sangat melarang penyiksaan dan penganiayaan terhadap hewan. Sebuah hadis



Mengurai Dilema Bioetika dan Syariah atas Daging Tanpa Penyembelihan dalam Kultur Sel Hewan

yang diriwayatkan oleh Muslim menegaskan bahwa melukai satwa pada bagian yang sensitif
adalah dilarang (Kasim et al., 2021). Oleh karena itu, proses biopsi untuk mengambil sampel
jaringan, meski pada hewan yang akan disembelih, harus dilakukan dengan cara yang paling
tidak menyakiti dan dengan memperhatikan kesejahteraan hewan. Prinsip replacement,
reduction, dan refinement (3R) dalam etika penelitian hewan sejalan dengan semangat Islam
untuk meminimalkan penderitaan.

Dalam menilai teknologi baru, ulama juga menggunakan pendekatan maslahah
(kemanfaatan). Daging kultur memiliki potensi maslahah yang besar, antara lain untuk
kemandirian pangan, kelestarian lingkungan, dan keamanan pangan dengan meminimalkan
risiko kontaminasi zoonosis (Kashim et al., 2023). Namun, maslahah ini tidak boleh
mengabaikan prinsip-prinsip hukum yang telah ditetapkan. Maslahah harus sejalan dengan
magashid syariah, termasuk menjaga agama (hifzh ad-din) yang di dalamnya adalah
mengonsumsi yang halal. Oleh karena itu, saat ini, di mana sumber daging halal konvensional
masih tersedia, daging kultur belum dapat dikategorikan sebagai darurat (kebutuhan mendesak)
yang dapat melonggarkan hukum, melainkan sebagai alternatif masa depan yang harus
disiapkan dengan memenuhi semua kriteria halal.

Persepsi dan Penerimaan Umat Muslim

Aspek akhir yang krusial adalah persepsi dan penerimaan umat. Studi kualitatif terhadap
Muslim di Singapura menunjukkan bahwa kepercayaan mereka terhadap daging kultur sangat
bergantung pada sertifikasi halal dari otoritas agama yang diakui (Ho et al., 2023). Mayoritas
partisipan menyatakan kepercayaan yang tinggi kepada lembaga seperti MUIS (di Singapura)
atau MUI (di Indonesia) untuk menentukan status halalnya yang didasarkan pada kredibilitas
dan kewenangan lembaga-lembaga tersebut. Temuan ini menggarisbawahi bahwa di luar aspek
teknis-hukum, faktor kepercayaan pada institusi dan transparansi informasi merupakan kunci
penerimaan daging kultur di kalangan Muslim.

Selain itu, persepsi umat Muslim juga dipengaruhi oleh tingkat literasi terhadap teknologi
pangan baru. Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa banyak konsumen Muslim masih
memiliki keterbatasan pemahaman mengenai proses produksi daging kultur, sehingga mereka
cenderung berhati-hati dan menunggu penjelasan resmi dari lembaga fatwa yang kredibel
(Bharucha, 2022). Preferensi konsumen Muslim umumnya mengarah pada produk yang
memiliki kejelasan asal-usul, proses yang transparan, serta jaminan bahwa tidak ada unsur
haram yang terlibat sepanjang rantai produksi (Tieman & Hassan, 2019). Selain itu, faktor
emosional seperti kekhawatiran terhadap manipulasi genetik atau “ketidakalamian™ daging

laboratorium turut memengaruhi penerimaan, sehingga edukasi publik berbasis sains dan fikih

6 Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026



E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 1-19

menjadi sangat penting (Bryant & Barnett, 2020). Temuan-temuan ini menunjukkan bahwa
penerimaan daging kultur tidak hanya ditentukan oleh kehalalan, tetapi juga oleh sejauh mana
produsen dan otoritas keagamaan mampu menghadirkan transparansi dan komunikasi yang
efektif kepada masyarakat.

Perspektif Bioetika dalam Kultur Sel Hewan

Bioetika menempati posisi sentral dalam evaluasi menyeluruh terhadap teknologi daging
kultur. Disiplin ini memberikan kerangka analitis komprehensif untuk mengkaji dimensi moral
dari kemajuan bioteknologi, termasuk aspek produksi daging melalui kultivasi sel hewan.
Lestari, (2023) menegaskan peran fundamental bioetika sebagai penghubung antara kemajuan
ilmiah dengan nilai-nilai kemanusiaan yang essential. Teknologi daging kultur hadir sebagai
respons terhadap berbagai tantangan global kontemporer, namun sekaligus memunculkan
dilema etis yang kompleks dan multidimensi. Klaim manfaat substantif yang diusung oleh
teknologi ini, mencakup aspek pengurangan dampak lingkungan, peningkatan kesejahteraan
hewan, dan kontribusi terhadap ketahanan pangan global, memerlukan evaluasi kritis melalui
pendekatan bioetika yang sistematis dan komprehensif.

Aplikasi Prinsip Bioetika pada Kultur Sel

Penerapan prinsip-prinsip bioetika biomedis klasik menawarkan pendekatan terstruktur
dalam menganalisis kompleksitas etis teknologi daging kultur. Kerangka analitis yang terdiri
dari beneficence (berbuat baik), non-maleficence (tidak mencederai), autonomy (otonomi), dan
justice (keadilan) sebagaimana dirujuk dari Afandi, (2017) memberikan fondasi konseptual
yang kokoh. Prinsip beneficence terimplementasi melalui potensi manfaat teknologi daging
kultur dalam mengurangi penderitaan hewan secara signifikan. Bonny et al. (2015)
mengkonfirmasi kapasitas teknologi ini untuk memproduksi jaringan otot dalam skala besar
dari sejumlah kecil hewan donor, yang secara fundamental selaras dengan tujuan
meminimalkan penderitaan hewan dalam sistem peternakan konvensional.

Prinsip non-maleficence berfungsi sebagai pengingat kritis mengenai pentingnya
penerapan kehati-hatian dalam pengembangan teknologi inovatif. Meskipun menawarkan
berbagai manfaat potensial, proses inisiasi kultur sel tetap memerlukan intervensi terhadap
hewan donor melalui prosedur biopsi. Erawati & Sutarno, (2024) dalam konteks terapi sel
punca, menekankan imperatif kehati-hatian terhadap risiko jangka panjang yang belum
terpetakan secara komprehensif. Penerapan prinsip kehati-hatian secara konsisten menjadi
suatu keniscayaan sebelum tahap komersialisasi massal, sesuai dengan prinsip non-

maleficence yang ditegaskan oleh Yea (Conterius & Nua, 2024).



Mengurai Dilema Bioetika dan Syariah atas Daging Tanpa Penyembelihan dalam Kultur Sel Hewan

Prinsip autonomy dalam konteks daging kultur memanifestasikan diri dalam dua level
yang berbeda namun saling terkait. Pada level konseptual, prinsip ini mengingatkan pentingnya
penghormatan terhadap integritas hewan dan penghindaran eksploitasi berlebihan,
sebagaimana diangkat dalam paradigma hak-hak hewan oleh Hudha et al. (2019). Pada level
praktis, prinsip autonomy tercermin dalam hak fundamental konsumen untuk memperoleh
informasi lengkap dan transparan mengenai asal-usul sel, komposisi medium, dan proses
produksi daging kultur. d'Agincourt-Canning & Johnston, (2008) menekankan prinsip
persetujuan berdasarkan informasi yang memadai sebagai fondasi etika penelitian dan
konsumsi.

Prinsip justice menuntut analisis mendalam mengenai distribusi manfaat dan beban dari
teknologi daging kultur. United Nations Development Programme (UNDP, 2022) dalam
laporannya tentang keadilan lingkungan, menegaskan pentingnya akses equitable terhadap
sumber daya yang bersih dan sehat. Dalam konteks ini, prinsip justice mempertanyakan
aksesibilitas teknologi yang berpotensi mahal ini bagi berbagai strata masyarakat, serta dampak
sosio-ekonomi transformatifnya terhadap peternak tradisional. Bryant & Barnett, (2020)
mengidentifikasi kebutuhan mendesak untuk mempertimbangkan aspek keadilan distributif
dalam transisi menuju sistem pangan baru.

Secara visual, proses evaluasi bioetika terhadap daging kultur dapat digambarkan dalam
diagram berikut yang menekankan dua pertanyaan kunci, keamanan biologis dan dampak
terhadap penderitaan hewan:

8 Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026



E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 1-19

PRODUKSI DAGING KULTUR (CULTURED MEAT)

Apakah produksi daging kultur aman secara biologis?

Ya Tidak

Dilanjutkan ke evaluasi Perlu penelitian lebih lanjut

Apakah penggunaan sel hewan menimbulkan penderitaan atau eksploitasi?

Ya Tidak
Berpotensi melanggar prinsip  Selaras dengan kesejahteraan hewan

utilitas & kesejahteraan |

Apakah ada manfaat moral, lingkungan,

atau ekonomi bagi masyarakat luas?

Tidak Ada manfaat

Aktivitas dipertanyakan secara etis  Dapat dibenarkan secara etis

— Risiko greenwashing I

REKOMENDASI: Transparansi teknologi,
regulasi ketat. edukasi publik, dan
pengawasan kesejahteraan hewan
Gambar 2. Proses Evaluasi Bioetika terhadap Daging Kultur.
Dialektika Kesejahteraan versus Hak-Hak Hewan
Wacana Dialektika konseptual antara kesejahteraan hewan (animal welfare) dan hak-hak
hewan (animal rights) merepresentasikan dimensi filosofis fundamental dalam diskursus etika
daging kultur. Paradigma kesejahteraan hewan, yang dioperasionalkan melalui prinsip 3R
(Replacement, Reduction, Refinement) dan 5 Kebebasan, menemukan relevansi signifikan
dalam konteks teknologi ini. Sinaga et al. (2024) dalam penelitian tentang etika penggunaan
hewan untuk deteksi rabies, mendemonstrasikan bagaimana prinsip 3R berfungsi sebagai

panduan operasional untuk meminimalkan penderitaan hewan.



Mengurai Dilema Bioetika dan Syariah atas Daging Tanpa Penyembelihan dalam Kultur Sel Hewan

Sebaliknya, paradigma hak-hak hewan menawarkan perspektif filosofis yang berbeda
secara fundamental. Hudha et al. (2019) menjelaskan bahwa dari sudut pandang ini, hewan
memiliki hak intrinsik yang melekat, termasuk hak untuk tidak diperlakukan sebagai properti
atau dieksploitasi. Oleh karena itu, bagi penganut paradigma ini, pengambilan sel dari hewan
tanpa "persetujuan” - meskipun konsep ini problematik secara filosofis - untuk dikultur demi
kepentingan manusia, tetap dipandang sebagai pelanggaran terhadap hak intrinsik hewan
tersebut.

Perspektif Ontologis dan Epistemologis

Analisis ontologis terhadap daging kultur mengungkapkan ambiguitas fundamental
dalam mendefinisikan status entitas ini. Boler & Woerner, (2017) dari American Meat Science
Association mendefinisikan daging sebagai "jaringan yang dapat dimakan dari hewan yang
dikonsumsi sebagai makanan". Berdasarkan definisi ini, daging kultur yang berasal dari sel
hewan dapat dikategorikan sebagai daging. Namun, Mahfud (2018) dalam diskusi tentang
ontologi, mengingatkan bahwa hakikat suatu entitas tidak hanya terletak pada komposisi
materialnya, tetapi juga pada proses menjadi entitas tersebut.

Pada level epistemologis, pengetahuan tentang keamanan, keberlanjutan, dan
keberterimaan daging kultur saat ini sangat bergantung pada metode ilmiah positivistik. Bryant
& Barnett, (2020) dalam tinjauan sistematis tentang penerimaan konsumen, menunjukkan
bahwa bukti ilmiah merupakan fondasi utama untuk meyakinkan publik. Namun, pendekatan
ini mengandung risiko mengabaikan pengetahuan lokal dan persepsi kultural tentang makanan
yang telah mengakar. Yea et al. (2024) memperkenalkan pendekatan ethico-onto-epistemology
yang menggarisbawahi keterkaitan erat antara cara mengetahui (epistemologi), realitas yang
dipahami (ontologi), dan nilai etika yang dianut.

Tanggung Jawab Etis Peneliti

Tanggung jawab etis peneliti dalam pengembangan daging kultur melampaui batas-batas
konvensional laboratorium penelitian. Integritas ilmiah dan transparansi mutlak merupakan
prasyarat fundamental dalam pengembangan teknologi ini. d'Agincourt-Canning & Johnston
(2008) menekankan pentingnya transparansi dalam mengkomunikasikan potensi risiko dan
limitasi temuan penelitian. Dalam konteks daging kultur, hal ini mencakup keterbukaan
mengenai tantangan teknis yang masih dihadapi, ketergantungan pada bahan-bahan yang masih
problematis, dan ketidakpastian yang masih menyelimuti berbagai aspek teknologi.

Penerapan prinsip kehati-hatian (precautionary principle) harus menjadi pedoman utama
dalam proses pengembangan dan komersialisasi. Yea et al, (2024) dan Erawati & Sutarno,

(2024) sama-sama menegaskan imperatif ini. Penerapan prinsip kehati-hatian memerlukan

10 Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026



E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 1-19

penelitian yang lebih mendalam dan jangka panjang untuk memvalidasi keamanan konsumsi,
serta kajian komprehensif tentang dampak lingkungan dan sosio-ekonomi dari produksi massal
daging kultur.

Keterlibatan publik dan edukasi yang efektif merupakan bagian integral dari tanggung
jawab etis peneliti. Temuan Bryant & Barnett, (2020) dan Bharucha, (2022) mengungkapkan
bahwa penerimaan konsumen sangat dipengaruhi oleh tingkat pemahaman yang memadai.
Peneliti memiliki peran proaktif dalam mengedukasi masyarakat tentang sains di balik daging
kultur, termasuk kompleksitas teknis, potensi manfaat, dan batasan-batasan yang ada. Edukasi
publik berbasis bukti ilmiah dan pertimbangan etika ini sangat penting untuk menciptakan
diskusi yang konstruktif dan menghindari polarisasi opini yang tidak produktif.

Sebagai rangkuman visual dari penerapan prinsip-prinsip bioetika dalam produksi daging
kultur, berikut disajikan matriks evaluasi etis yang dapat menjadi panduan bagi peneliti dalam

memenuhi tanggung jawab moral peneliti:

Tabel 1. Matriks Etik Daging Kultur (Perspektif Bioetika Kontemporer).

Aspek Etik Prinsip Bioetika Aplikasi dalam Daging Kultur Evaluasi Etis

Jika sel diambil dari hewan hidup tanpa
Sel diambil dari hewan, baik setelah  penyembelihan, dapat dinilai
Penghormatan penyembelihan atau dari hewan melanggar prinsip respect for life
terhadap Respect for Life hidup. Jika dari hewan hidup, karena memotong bagian dari hewan
kehidupan dianggap melanggar penghormatan  hidup. Namun jika setelah
terhadap kehidupan. penyembelihan halal, dapat dianggap

lebih menghormati kehidupan.
Keadilan bagi Daging kultur berpotensi Dapat memenuhi prinsip keadilan jika

semua makhluk

mengurangi penderitaan hewan

manfaatnya terdistribusi merata dan

. . . secara besar-besaran, tetapi perlu tidak menimbulkan ketidakadilan
Keadilan (Justice) ~ dan keadilan . . o . . .. .
e . diperhatikan aksesibilitas teknologi sosial. Namun, jika hanya tersedia
distributif bagi .
. bagi semua kalangan dan dampak untuk kalangan tertentu, dapat
manusia > .
pada peternak tradisional. melanggar keadilan.
Potensi  manfaat:  mengurangi Secara umum, daging kultur memiliki
Manfaat Memaksimalkan dampak lingkungan, meningkatkan potensi manfaat besar, sehingga selaras
(Beneficence) kebaikan keamanan pangan, mengurangi dengan beneficence, asalkan manfaat
penderitaan hewan. tersebut nyata dan terbukti.
L . Jika tidak dilakukan dengan manusiawi,
Proses biopsi pada hewan hidup
. . . dapat melanggar non-maleficence.
Tidak dapat menimbulkan penderitaan. . .
. . Namun, jika hewan diperlakukan
Non-maleficence menimbulkan Penggunaan medium FBS : .
. : . . dengan baik dan medium bebas serum
penderitaan melibatkan penderitaan pada sapi . .
. digunakan, penderitaan dapat
hamil. 2T
diminimalkan.
Dalam produksi daging kultur,
hewan donor mungkin masih Jika hewan donor dipelihara sesuai Five
Prinsip Five Kesejahteraan glengglaml pelapggaran kebebas?n Freedomsz m'flka . tidak melanggar.
jika tidak dipelihara dengan baik. Namun, jika biopsi menyakitkan, bisa
Freedoms hewan : .
Namun, secara keseluruhan  melanggar kebebasan dari rasa sakit dan
mengurangi jumlah hewan yang ketakutan.
menderita.
Daging kultur bertujuan
3R (Replacement, ' - menggar'ltlkan (replace). daging Sangat selaras dengan prinsip .3R,
: Etika penelitian konvensional, mengurangi (reduce) terutama replacement dan reduction.
Reduction, . . .
hewan jumlah hewan yang digunakan, dan Refinement perlu terus ditingkatkan
Refinement)

memperbaiki (refine) metode untuk
meminimalkan penderitaan.

dalam proses biopsi dan kultur.




Mengurai Dilema Bioetika dan Syariah atas Daging Tanpa Penyembelihan dalam Kultur Sel Hewan

Mempertemukan Dua Perspektif: Bioetika dan Syariah dalam Inovasi Daging Kultur

Titik Temu (Common Ground)

a.

12

Kesejahteraan Hewan (Animal Welfare)

Kepedulian terhadap nasib dan penderitaan hewan merupakan common ground yang
paling menonjol. Dalam syariah, larangan menyakiti hewan (al-adawala al-hayawan)
adalah prinsip yang jelas. Sebuah hadis yang diriwayatkan oleh Imam Muslim menegaskan
larangan untuk melukai satwa pada bagian yang sensitif (Kasim et al.,, 2021).
Konsep halalan thayyiban tidak hanya menekankan pada kehalalan sumber, tetapi juga
pada kebaikan (thayyib) yang mencakup perlakuan manusiawi terhadap hewan. Demikian
pula, dalam bioetika, prinsip non-maleficence (tidak menimbulkan bahaya) dan
paradigma kesejahteraan hewan (animal welfare) yang dioperasionalkan melalui prinsip
3R (Replacement, Reduction, Refinement) menempatkan pengurangan penderitaan hewan
sebagai imperatif moral (Sinaga et al., 2024).

Oleh karena itu, teknologi daging kultur yang pada idealnya bertujuan
untuk menggantikan (replace) peternakan konvensional yang melibatkan penyembelihan
massal dan sering kali terkait dengan isu kesejahteraan, disambut positif oleh kedua
perspektif ini. Sebagaimana diungkapkan oleh Bonny et al. (2015), potensi utama daging
kultur adalah menghasilkan otot dalam jumlah besar dari sangat sedikit hewan, sehingga
menghindari  kekejaman dalam penyembelihan. Inovasi ini sejalan dengan
semangat reduction (pengurangan jumlah hewan yang digunakan) dalam prinsip 3R,
sekaligus merefleksikan perintah agama untuk tidak berbuat zalim terhadap hewan.
Prinsip Kehati-hatian (Precautionary Principle)

Baik fikih Islam maupun bioetika sama-sama menekankan pentingnya sikap kehati-
hatian dalam menghadapi teknologi baru yang risikonya belum sepenuhnya terpetakan.
Dalam tradisi hukum Islam, sikap ini tercermin dalam kaidah sadd adz-dzari'ah, yaitu
menutup segala jalur yang dapat mengarah pada kemudharatan. Penerapan kaidah ini dapat
dilihat dalam kehati-hatian ulama dalam menyikapi medium kultur seperti Foetal Bovine
Serum (FBS) yang bersumber dari darah zat yang secara eksplisit diharamkan (Kashim et
al., 2023). Kekhawatiran terhadap risiko kontaminasi atau transformasi zat yang tidak
sempurna (istihalah) memunculkan pendekatan yang sangat berhati-hati.

Di pihak lain, bioetika mengedepankan prinsip kehati-hatian (precautionary
principle) yang menuntut tindakan proaktif untuk mencegah bahaya ketika suatu aktivasi
atau teknologi memiliki potensi risiko yang belum pasti, terutama terkait keamanan

konsumsi jangka panjang (Erawati & Sutarno, 2024; Yea et al., 2024). Prinsip non-

Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026



E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 1-19

maleficence dalam kerangka bioetika biomedis (Afandi, 2017) menguatkan pandangan ini,
dengan menekankan bahwa dalam kondisi ketidakpastian ilmiah, langkah yang lebih aman
harus diutamakan. Dengan demikian, baik syariah maupun bioetika bersepakat bahwa
komersialisasi daging kultur yang terburu-buru tanpa kajian yang komprehensif dan
transparan terhadap semua risiko potensial adalah tindakan yang tidak bertanggung jawab.
Titik Tegangan (Points of Tension)
a. Sumber Otoritas
Perbedaan paling fundamental terletak pada sumber otoritas moral. Bioetika,
khususnya dalam tradisi Barat sekuler, bersumber terutama pada akal budi manusia,
konsensus ilmiah, dan pertimbangan sosial-filosofis. Kebenaran etis dicari melalui
diskursus rasional dan bukti empiris. Sebaliknya, syariah bersumber pada wahyu Allah (Al-
Qur'an dan Sunnah Nabi) yang diyakini sebagai kebenaran mutlak. ljtihad (upaya penalaran
hukum) ulama dilakukan dalam kerangka yang telah ditetapkan oleh sumber wahyu ini.
Tegangan ini terlihat nyata dalam penilaian terhadap prosedur biopsi. Dari kacamata
bioetika, pengambilan sampel jaringan (biopsi) dari hewan hidup dengan menggunakan
anestesi yang memadai dapat dianggap sebagai tindakan yang "etis" karena meminimalkan
penderitaan dan dilakukan untuk tujuan yang lebih besar (misalnya, mengurangi
penderitaan hewan secara keseluruhan) (d'Agincourt-Canning & Johnston, 2008). Namun,
dalam perspektif syariah, tindakan ini dapat secara langsung bersinggungan dengan hadis
Nabi yang menyatakan, "Apa saja yang dipotong dari hewan yang masih hidup, maka
potongan itu adalah bangkai" (HR. al-Tirmizi). Status "bangkai" ini secara tegas
diharamkan dalam Al-Qur'an (QS. Al-Ma'idah: 3). Oleh karena itu, sebuah tindakan yang
secara teknis "etis" dan manusiawi menurut standar bioetika sekuler bisa saja tetap tidak
dapat diterima (haram) dalam hukum Islam karena melanggar ketentuan normatif yang
bersumber dari wahyu (Ririn Nur Rahmawati, 2023).
b. Hak vs. Kewajiban
Perbedaan paradigma juga terlihat dalam memandang relasi manusia-hewan.
Beberapa aliran dalam etika hewan (animal ethics), khususnya paradigma hak-hak hewan
(animal rights), berargumen bahwa hewan memiliki hak intrinsik yang melekat, termasuk
hak untuk tidak dieksploitasi, terlepas dari apakah eksploitasi itu dilakukan dengan cara
yang "manusiawi" atau tidak (Hudha et al., 2019). Dari sudut pandang ini, pengambilan sel
tanpa "persetujuan” hewan (meski konsep ini problematik) tetap dilihat sebagai bentuk
eksploitasi.

Sementara itu, perspektif syariah lebih menekankan pada kewajiban dan



14

Mengurai Dilema Bioetika dan Syariah atas Daging Tanpa Penyembelihan dalam Kultur Sel Hewan

amanah manusia terhadap hewan. Hewan adalah bagian dari ciptaan Allah (makhluk) yang
dipercayakan kepada manusia (istikhlaf) untuk dimanfaatkan dengan cara yang baik dan
halal (Kashim et al., 2023). Fokusnya bukan pada "hak intrinsik" hewan sebagai subjek
hukum otonom, melainkan pada kewajiban manusia untuk memperlakukan hewan dengan
adil dan kasih sayang sebagai bagian dari ibadah kepada Allah. Perbedaan ini
mempengaruhi penilaian akhir: bagi penganut paham hak hewan radikal, daging kultur
mungkin masih bermasalah; sedangkan dalam kerangka syariah, selama pemanfaatan
hewan (sebagai sumber sel) dilakukan dengan memenuhi syariat (disembelih secara halal)
dan dengan memperhatikan kesejahteraannya, maka itu adalah bagian dari pemenuhan
amanah.

Konsep "Alamiah™ (Naturalness)

Keberatan konsumen Muslim sering kali tidak hanya terletak pada aspek kehalalan
formal, tetapi juga pada persepsi terhadap "ketidakalamian™ daging kultur. Banyak umat
Muslim yang merasa bahwa menciptakan daging di laboratorium merupakan upaya
"bermain Tuhan" (takyif) atau menyentuh domain yang seharusnya menjadi hak prerogatif
Allah sebagai Pencipta. Kekhawatiran ini berkaitan dengan konsep fitrah (kodrat alami)
dan batas-batas intervensi manusia terhadap ciptaan.

Sebaliknya, bioetika sekuler umumnya tidak melihat "kealamian" sebagai nilai moral
yang berdiri sendiri. Selama suatu produk terbukti aman, berkelanjutan, dan dapat
memecahkan masalah (seperti krisis pangan atau pemanasan global), maka status "alami"
atau "tidak alami" sering kali dianggap tidak relevan (Bryant & Barnett, 2020). Tegangan
ini menyulitkan penerimaan daging kultur di kalangan masyarakat yang kuat memegang
nilai-nilai religius, sekalipun argumen keamanan dan keberlanjutan dari perspektif bioetika
sudah sangat kuat.

Berikut adalah tabel perbandingan sistematis antara prinsip-prinsip bioetika dan

magqasid al-Shari’ah dalam konteks daging kultur:

Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026



E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 1-19

Tabel 2. Tabel Perbandingan Prinsip Bioetika dengan Maqasid al-Shari’ah dalam Daging

Kultur.

Aspek

Prinsip Bioetika (dalam
konteks daging kultur)

Magqasid al-Shari’ah (dalam
konteks daging kultur)

Evaluasi Etis

Dasar moral

Status hewan

Penderitaan hewan

Keamanan dan
manfaat

Keadilan
distributif

Akal budi manusia, konsensus
ilmiah, dan pertimbangan
filosofis.

Hewan memiliki nilai intrinsik
dan hak untuk tidak menderita
(dalam paradigma hak hewan).

Dihindari berdasarkan prinsip

non-maleficence dan
kesejahteraan hewan.
Diutamakan berdasarkan
prinsip  beneficence  dan
keadilan.

Prinsip justice menuntut akses
yang adil terhadap teknologi

Wahyu Allah (Al-Qur'an dan

Sunnah) dan ijtihad ulama
berdasarkan  maqasid  syariah
(menjaga agama, jiwa, akal,

keturunan, harta, dan lingkungan).
Hewan adalah makhluk Allah yang
harus diperlakukan dengan kasih
sayang dan tidak disakiti tanpa
alasan yang dibenarkan syariat.
Dilarang berdasarkan hadis dan
kaidah sadd al-dzarai' (menutup
jalan mudarat).

Termasuk dalam hifzh al-nafs
(menjaga jiwa) dan hifzh al-mal
(menjaga harta). Daging kultur
harus halal dan thayyib.

Termasuk dalam hifzh al-mal dan
keadilan sosial dalam Islam.

Keduanya memberikan
dasar moral yang kuat,
tetapi sumbernya berbeda.

menekankan
perlindungan terhadap
hewan dari penderitaan
yang tidak perlu.

Sama-sama menolak
penderitaan hewan yang
tidak diperlukan.

Keduanya

Keduanya menekankan
pentingnya keamanan dan
manfaat bagi manusia.

Keduanya mendorong
distribusi manfaat yang adil.

dan manfaatnya.
Precautionary principle: jika

- . . . . . Keduanya mendorong
Kehati-hatian ada risiko yang belum pasti, Ka}ldah sadd al-dzarai' dan prinsip kehati-hatian dalam
harus diambil langkah istihalah yang ketat. . .
menerima teknologi baru.
pencegahan.
. Hak konsumen untuk Kewajiban MeNgonsumst  yang Keduanya mendukung
Otonomi . . halal dan thayyib, sehingga .. . >
mendapatkan informasi . transparansi informasi bagi
konsumen lengkap (informed consent) konsumen berhak mengetahui Konsumen
gxap ) status halal produk. ’
Dipertimbangkan sebagai Termfasuk d_a lam hifzh —al-bi ah Keduanya menekankan
. . . (menjaga lingkungan) sebagai . .
Lingkungan parte dari keadilan antar . . . : pentingnya kelestarian
. . bagian dari maqasid syariah .
generasi dan keberlanjutan. lingkungan.
kontemporer.

Menyelesaikan Dilema
a. Bioetika yang Kontekstual
Pertama, prinsip-prinsip bioetika universal perlu dikontekstualisasikan dengan nilai-
nilai lokal dan religius. Prinsip keadilan (justice), misalnya, tidak hanya harus dimaknai
sebagai keadilan distributif (akses ekonomi terhadap teknologi) sebagaimana ditekankan
oleh UNDP (2022), tetapi juga sebagai keadilan kultural (cultural justice). Keadilan berarti
menghormati keyakinan religius suatu komunitas dan memastikan bahwa inovasi teknologi
tidak meminggirkan atau mengabaikan nilai-nilai fundamental mereka. Dalam konteks
Muslim, ini berarti bahwa proses pengembangan dan regulasi daging kultur harus secara
aktif melibatkan ahli agama dan memastikan bahwa kekhawatiran tentang kehalalan dan
"kealamian" didengar dan diaddress, bukan diabaikan sebagai hal yang irasional.
b. Fikih yang Progresif
Kedua, disiplin fikih (hukum Islam) perlu terus melakukan ijtihad progresif yang
ljtihad ini

responsif terhadap kemajuan sains. harus berpijak pada magashid

syariah (tujuan-tujuan syariah) yang lebih luas, bukan hanya terpaku pada teks literal



Mengurai Dilema Bioetika dan Syariah atas Daging Tanpa Penyembelihan dalam Kultur Sel Hewan

semata. Magashid syariah klasik mencakup perlindungan terhadap agama, jiwa, akal,

keturunan, dan harta. Dalam konteks kontemporer, tujuan seperti menjaga ketahanan

pangan (hifzh an-nafs), melestarikan lingkungan (hifzh al-bi‘ah), dan memajukan sains
yang bermanfaat (hifzh al-'agl) dapat dilihat sebagai perwujudan magashid syariah yang

relevan (Kashim et al., 2023).

Daging kultur, dengan potensinya untuk mengatasi dampak lingkungan dari
peternakan dan berkontribusi pada ketahanan pangan global,
membawa maslahah (kemanfaatan) yang sangat besar. Ijtihad kontemporer dapat
mengeksplorasi bagaimana maslahah ini dapat diakomodasi tanpa mengorbankan prinsip-
prinsip hukum yang tetap. Misalnya, penegasan bahwa sel harus berasal dari hewan yang
disembelih secara syar'i adalah sebuah bentuk ijtihad yang memadukan tuntutan teks
(larangan bangkai) dengan kemungkinan teknis modern.

c. Peran Sertifikasi Halal yang Komprehensif

Ketiga, institusi sertifikasi halal yang kredibel dapat berperan sebagai jembatan
praktis yang mempertemukan tuntutan syariah dan prinsip-prinsip bioetika. Proses
sertifikasi tidak boleh hanya berfokus pada status akhir produk, tetapi harus mencakup audit
menyeluruh terhadap seluruh rantai pasok (halal supply chain). Standar sertifikasi dapat
diperluas untuk memasukkan kriteria bioetika, seperti:

1) Audit Kesejahteraan Hewan Donor: Memastikan bahwa hewan sumber sel, jika
digunakan, diperlakukan sesuai dengan prinsip kesejahteraan hewan (5 Kebebasan) dan
syariat Islam sebelum dan selama proses penyembelihan.

2) Transparansi Proses: Menuntut keterbukaan lengkap mengenai sumber semua bahan
(sel, medium, scaffold) yang sejalan dengan prinsip autonomy dalam bioetika yang
menekankan hak konsumen atas informasi yang lengkap (d'Agincourt-Canning &
Johnston, 2008).

3) Keberlanjutan Lingkungan: Mempertimbangkan dampak lingkungan dari proses
produksi sebagai bagian dari pertimbangan thayyib, karena kerusakan lingkungan pada
akhirnya merugikan manusia dan makhluk lain.

Studi oleh Ho et al. (2023) di Singapura telah membuktikan bahwa kepercayaan Muslim
terhadap daging kultur sangat bergantung pada sertifikasi dari otoritas agama yang mereka
akui. Oleh karena itu, sebuah sertifikasi halal yang komprehensif dan transparan tidak hanya
menjamin kehalalan, tetapi juga membangun kepercayaan (trust) yang menjadi kunci

penerimaan masyarakat.

16 Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026



E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 1-19

4. KESIMPULAN

Daging kultur sebagai inovasi pangan berbasis bioteknologi menawarkan berbagai
potensi, seperti pengurangan penggunaan hewan, peningkatan keamanan pangan, dan
kontribusi terhadap keberlanjutan lingkungan. Namun, teknologi ini masih menimbulkan
dilema yang signifikan dalam perspektif bioetika dan syariah. Status kehalalan daging kultur
bergantung pada tiga komponen utama, yaitu sumber sel, medium kultur, dan bahan penunjang
dalam proses produksi. Sel yang diambil dari hewan hidup tanpa penyembelihan syar’i tetap
berstatus bangkai, sementara penggunaan medium seperti Foetal Bovine Serum menimbulkan
masalah hukum karena berasal dari darah dan melibatkan prosedur yang tidak sesuai prinsip
kesejahteraan hewan.

Dari perspektif bioetika, produksi daging kultur harus memperhatikan prinsip non-
maleficence, kesejahteraan hewan, integritas ilmiah, dan keadilan dalam distribusi manfaat
teknologi bagi masyarakat. Selain itu, penerimaan masyarakat Muslim sangat dipengaruhi oleh
tingkat kepercayaan terhadap lembaga sertifikasi halal serta transparansi informasi mengenai
proses produksi. Penelitian ini menegaskan bahwa keberhasilan komersialisasi daging kultur
di negara-negara Muslim memerlukan kolaborasi multidisipliner antara ilmuwan, ahli fikih,
otoritas halal, dan industri untuk memastikan bahwa setiap tahapan proses produksi memenuhi

standar etika dan syariah.

DAFTAR REFERENSI

Adeyani, A., Mappaware, N. A., & Madya, F. (2019). Kematian janin dalam rahim ditinjau
dari aspek medis, kaidah dasar bioetik, dan keutamaannya dalam tinjauan Islam. UMI
Medical Journal: Jurnal Kedokteran, 4(2), 70-82.

Afandi, D. (2017). Kaidah dasar bioetika dalam pengambilan keputusan klinis yang etis.
Majalah Kedokteran Andalas, 40(2), 111-121.

Ben-Arye, T., & Levenberg, S. (2019). Tissue engineering for clean meat production. Frontiers
in Sustainable Food Systems, 3, 46.

Bharucha, J. (2022). Consumer attitudes toward lab-grown meat in Muslim communities.
Journal of Halal Studies, 4(1), 33-45.

Boler, D. D., & Woerner, D. R. (2017). What is meat? A perspective from the American Meat
Science Association. Animal Frontiers, 7(4), 8-11. https://doi.org/10.2527/af.2017.0436

Bonny, S. P. F., Gardner, G. E., Pethick, D. W., & Hocquette, J. F. (2015). What is artificial
meat and what does it mean for the future of the meat industry? Journal of Integrative
Agriculture, 14(2), 255-263. https://doi.org/10.1016/52095-3119(14)60888-1



https://doi.org/10.2527/af.2017.0436
https://doi.org/10.1016/S2095-3119(14)60888-1

Mengurai Dilema Bioetika dan Syariah atas Daging Tanpa Penyembelihan dalam Kultur Sel Hewan

Bryant, C., & Barnett, J. (2020). Consumer acceptance of cultured meat: A systematic review.
Meat Science, 172, 108672.

Chriki, S., & Hocquette, J. F. (2020). The myth of cultured meat: A review. Frontiers in
Nutrition, 7, 7. https://doi.org/10.3389/fnut.2020.00007

Chriki, S., Ellies-Oury, M. P., Fournier, D., Liu, J., & Hocquette, J. F. (2020). Analysis of
scientific and press articles related to cultured meat for a better understanding of its
perception. Frontiers in Psychology, 11, 1845. https://doi.org/10.3389/fpsyq.2020.01845

d'Agincourt-Canning, L., & Johnston, C. (2008). Disclosure. In P. A. Singer & A. M. Viens
(Eds.), The Cambridge textbook of bioethics (pp. 41-47). Cambridge University Press.

Erawati, L., & Sutarno. (2024). Layanan terapi sel punca ditinjau dari perspektif bioetika di
Indonesia. Jurnal Hukum dan Etika Kesehatan, 4(1), 1-15.

Ho, S. S., Ou, M., & Vijayan, A. V. (2023). Halal or not? Exploring Muslim perceptions of
cultured meat in Singapore. Frontiers in Sustainable Food Systems, 7, 1127164.
https://doi.org/10.3389/fsufs.2023.1127164

Hudha, A. M., Husamah, & Rahardjanto, A. (2019). Etika lingkungan: Teori dan praktik
pembelajarannya. UMM Press.

Kasim, M., Aprianti, F., Jannah, S., & Rezki, N. (2021). Percobaan kedokteran terhadap hewan

hidup dalam perspektif hukum Islam. Bustanul Fugaha: Jurnal Bidang Hukum Islam,
2(2), 336-347.

Lestari, R. D. (2023). Bioetika dalam ilmu kedokteran dan multidisiplin keilmuan. MAHESA:
Malahayati Health Student Journal, 3(10), 3218-3224.

Mahfud. (2018). Mengenal ontologi, epistemologi, aksiologi dalam pendidikan Islam.
Cendekia: Jurnal Studi Keislaman, 4(1), 82-95.

Mohd Kashim, M. I. A., Abdul Haris, A. A., Abd. Mutalib, S., Anuar, N., & Shahimi, S. (2023).
Scientific and Islamic perspectives in relation to the halal status of cultured meat. Saudi
Journal of Biological Sciences, 30(2), 103501.
https://doi.org/10.1016/j.sjbs.2022.103501

Nakyinsige, K., Sazili, A. Q., & Zulkifli, 1. (2022). Halal authenticity issues in laboratory-

grown meat: A review. Food Research International, 152, 110911.
https://doi.org/10.1016/j.foodres.2021.110911
Onwezen, M. C., Bouwman, E. P., Reinders, M. J., & Dagevos, H. (2021). A systematic review

on consumer acceptance of alternative proteins: Pulses, algae, insects, plant-based meat
alternatives, and cultured meat. Appetite, 159, 105058.
https://doi.org/10.1016/j.appet.2020.105058

18 Jurnal Pendidikan Kimia, Fisika dan Biologi- Volume 2, Nomor 1, Januari 2026


https://doi.org/10.3389/fnut.2020.00007
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2020.01845
https://doi.org/10.3389/fsufs.2023.1127164
https://doi.org/10.1016/j.sjbs.2022.103501
https://doi.org/10.1016/j.foodres.2021.110911
https://doi.org/10.1016/j.appet.2020.105058

E-ISSN .: 3089-2171; P-ISSN .: 3089-2872; Hal 1-19

Post, M. J., et al. (2020). Scientific, sustainability, and regulatory challenges of cultured meat.
Nature Food, 1, 403-415.

Rahmawati, R. N. (2023). Analisis kesejahteraan hewan dan status halal daging kultur
laboratorium dalam perspektif iptek dan hukum Islam. Kaunia: Integration and
Interconnection of Islam and Science Journal, 19(1).

Sinaga, Z., Sihotang, N. R., Fadhilah, N., & Haniyyah, U. (2024). Bioetika perawatan dan
pemanfaatan hewan pada pengujian MIT (Mouse Inoculation Test) deteksi virus rabies.
Jurnal Sains dan Teknologi Industri Peternakan, 4(1), 65-70.

Tieman, M., & Hassan, F. H. (2019). The halal food supply chain: Evidence from Malaysia
and the United Arab Emirates. Journal of Islamic Marketing, 10(3), 810-828.
https://doi.org/10.1108/JIMA-09-2017-010

United Nations Development Programme. (2022). Environmental justice: Securing our right to

a clean, healthy, and sustainable environment. https://undp.org

Yea, M. O., Conterius, A. W. S., & Nua, E. N. (2024). Bioetika kesehatan: Tantangan etika
dalam praktek medis dan penelitian. PT Media Penerbit Indonesia.

Zhang, L., Hu, Y., Badar, I. H., Xia, X., Kong, B., & Chen, Q. (2021). Prospects of artificial
meat: Opportunities and challenges around consumer acceptance. Trends in Food
Science & Technology, 116, 434-444. https://doi.org/10.1016/j.tifs.2021.07.010



https://doi.org/10.1108/JIMA-09-2017-010
https://undp.org/
https://doi.org/10.1016/j.tifs.2021.07.010

