Jurnal Pendidikan dan Kewarganegara Indonesia
Volume. 2 Nomor. 3 September 2025

e-ISSN: 3063-5497; p-ISSN: 3063-6116, Hal 150-167
DOI: https://doi.org/10.61132 /jupenkei.v2i3.721
Tersedia: https://ejournal.aripi.or.id/index.php/jupenkei

OPE

Pemikiran Ahmad Mustain Nasoha Tentang Relasi Konstitusi dan Syariat
Islam dalam Perspektif Kewarganegaraan Indonesia

Riyana Akhsani®, Annisa Nur Husna?, Nada Fatma3, Yunifa Rihhadatul ‘Isyiyah?,
Ardhita Juliani Ardhani®
5 Universitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta, Indonesia
Email: riyanaakhsanil3@gmail.com **, annisanurhusna485@gmail.com 2, fatmanada231@gmail.com 3,
nifaaisy@gmail.com 4, ardhital71@gmail.com 3

*Penulis Korepsondensi: riyanaakhsanil3@gmail.com *

Abstract: This study examines Ahmad Mustain Nasoha’s thoughts on the relationship between the constitution
and Islamic law (sharia) within the context of Indonesian citizenship. The interaction between religion and the
state in Indonesia has always been a dynamic discourse, particularly in balancing Islamic values as the majority
religion with the constitutional principles rooted in Pancasila and the 1945 Constitution. This research employs
a qualitative method using a literature review approach to analyze Nasoha’s works and perspectives on
integrating Islamic values into the legal and state systems. The findings reveal that, according to Nasoha, Islamic
law should not be formalized in a legalistic manner but should function as a moral inspiration and social norm
within national life. Through the perspective of legal syncretism, Islamic law, customary law, and national law
can be harmonized to create an inclusive and just legal system. Pancasila serves as a meeting point that bridges
religious and constitutional principles, allowing Muslims to practice Islamic teachings without conflicting with the
constitution. Nasoha’s thought offers a moderate and contextual model of citizenship suitable for Indonesia’s
pluralistic society.

Keywords: Ahmad Mustain Nasoha; Constitution; Islamic Law; Legal Syncretism; Pancasila.

Abstrak: Penelitian ini membahas pemikiran Ahmad Mustain Nasoha mengenai relasi antara konstitusi dan
syariat Islam dalam konteks kewarganegaraan Indonesia. Hubungan antara agama dan negara di Indonesia selalu
menjadi wacana dinamis, terutama dalam upaya menyeimbangkan antara nilai-nilai Islam sebagai agama
mayoritas dan prinsip-prinsip Kkonstitusional yang berlandaskan Pancasila serta UUD 1945. Penelitian ini
menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka untuk menelaah karya-karya dan pandangan
Nasoha terkait integrasi nilai-nilai Islam dalam sistem hukum dan kenegaraan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
menurut Nasoha, syariat Islam tidak harus diformalkan secara legalistik, tetapi harus berperan sebagai inspirasi
moral dan norma sosial dalam kehidupan berbangsa. Melalui pendekatan sinkretisme hukum, hukum Islam, hukum
adat, dan hukum nasional dapat diharmonisasikan sehingga melahirkan sistem hukum yang inklusif dan
berkeadilan. Pancasila dipandang sebagai titik temu yang menjembatani antara prinsip religius dan konstitusional,
serta memungkinkan umat Islam tetap menjalankan syariat tanpa menimbulkan pertentangan dengan konstitusi.
Pemikiran ini menawarkan model kewarganegaraan yang moderat dan kontekstual bagi masyarakat Indonesia
yang pluralistik.

Kata Kunci: Ahmad Mustain Nasoha; Hukum Islam; Konstitusi; Pancasila; Sinkretisme Hukum.

1. PENDAHULUAN

Hubungan antara konstitusi dan syariat Islam di Indonesia selalu menjadi wacana yang
dinamis dalam diskursus hukum, politik, dan kewarganegaraan, rumitnya relasi agama dan
negara (politik) ini diuraikan dengan jelas oleh J. Philip Wogemen, ia mengatakan terdapat tiga
pola umum hubungan politik dan agama. Pertama, pola teokrasi dimana agama menguasai
negara. Kedua, erastianisme bila yang terjadi adalah sebaliknya, yaitu negara mengkooptasi
agama, atau negara menguasai agama. Ketiga, hubungan sejajar antara agama dan negara dalam

pemisahan yang unfriendly dan friendly (Herlius & Sitorus, 2022). Pemisahan yang unfriendly

Diterima: 29 Juli 2025; Direvisi: 30 Agustus 2025, Diterima: 28 September 2025; Terbit: 30 September 2025


https://doi.org/10.61132/jupenkei.v2i3.721
https://ejournal.aripi.or.id/index.php/jupenkei
mailto:riyanaakhsani13@gmail.com
mailto:annisanurhusna485@gmail.com
mailto:fatmanada231@gmail.com
mailto:nifaaisy@gmail.com
mailto:ardhita171@gmail.com
mailto:riyanaakhsani13@gmail.com

Pemikiran Ahmad Mustain Nasoha Tentang Relasi Konstitusi dan Syariat Islam dalam Perspektif
Kewarganegaraan Indonesia

antara agama dan negara merupakan hal yang mustahil karena kehidupan keagamaan selalu
memiliki dimensi sosial dan dengan demikian bersentuhan dengan aspek hukum yang menjadi
wewenang negara. Wogeman menganggap alternatif terbaik adalah pemisahan yang friendly
meskipun tetap menyimpan persoalan wewenang negara (Febriansyah Ramadhan et al., 2023).

Indonesia sebagai negara dengan mayoritas penduduk Muslim memiliki sistem hukum
yang berdasarkan Pancasila dan Undang-Undang Dasar 1945, namun pada saat yang sama
nilai-nilai Islam tetap memiliki pengaruh kuat dalam tatanan sosial maupun hukum. Diskursus
reposisi Islam dan negara yang fundamen untuk dimasukkan pada bab agama di dalam UUD
1945, dalam catatan sejarah konsepsi mengenai agama dan negara yang didalamnya termaktub
kebebasan beragama yang tanpa disadari telah di mulai sebelum Indonesia merdeka, yaitu pada
tahun 1940, ketika muncul polemik mengenai hubungan antara negara dan agama yang
menghadapkan dua tokoh pejuang kemerdekaan terkemuka, yakni Soekarno dan Natsir (Al
Basry et al., 2023). Keberagaman ini turut memengaruhi hukum yang berlaku di Indonesia
salah satunya berkenaan dengan Islam beserta hukum agamanya dengan hukum di Negara
Indonesia. Agar hukum nasional Indonesia menjadi hukum yang akseptable dan adaptable
maka harus ditempuh Upaya untuk menggali nilai-nilai yang hidup dan diyakini oleh
masyarakat tanpa melihat atribut baju nilai luhur tersebut baik berupa agama tertentu atau
kelompok tertentu. Hukum Islam sebagai salah satu bahan baku dalam Pembangunan hukum
nasional harus bisa mengakomodasi hak-hak umat muslim di Indonesia sehingga dapat
terpenuhinya hak hak tersebut (Arief Hanif & Aisyah Nurhana, 2023). Perdebatan mengenai
posisi syariat Islam dalam kerangka konstitusi Indonesia masih berlangsung, terutama terkait
bagaimana nilai-nilai agama dapat diakomodasi tanpa menggeser prinsip kebangsaan dan
pluralisme (Kewuel et al., 2017).

Dalam konteks ini, pemikiran para tokoh intelektual Muslim menjadi penting untuk
dikaji. Salah satunya adalah Ahmad Muhamad Mustain Nasoha, seorang pemikir kontemporer
yang menawarkan pandangan tentang relasi antara konstitusi dan syariat Islam dalam
perspektif kewarganegaraan Indonesia. Pemikirannya menghadirkan tawaran konseptual
mengenai bagaimana Islam dapat bersinergi dengan konstitusi dalam bingkai negara-bangsa,
tanpa mengabaikan prinsip demokrasi, kebhinekaan, dan keadilan sosial. Namun demikian,
pemikiran beliau masih jarang mendapat kajian akademik mendalam, sehingga diperlukan
penelitian untuk menelaah gagasan tersebut sebagai kontribusi terhadap studi hukum Islam,
politik, dan kewarganegaraan (Handoko, 2023).

Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk mengisi kesenjangan ini dengan

mengembangkan pemahaman yang lebih komprehensif yaitu mendeskripsikan pemikiran

151 |Jurnal Pendidikan dan Kewarganegara Indonesia- Volume. 2, Nomor. 3, September 2025



e-ISSN: 3063-5497; p-ISSN: 3063-6116, Hal 150-167

Ahmad Muhamad Mustain Nasoha tentang hubungan konstitusi dan syariat Islam.
Menganalisis relevansi pemikiran tersebut dalam konteks kewarganegaraan Indonesia.
Menunjukkan kebaruan dan kontribusi pemikiran Ahmad Muhamad Mustain Nasoha dalam

memperkaya wacana akademik mengenai relasi konstitusi dan syariat Islam di Indonesia.

2. METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan
(library research). Metode ini dipilih karena penelitian tidak dilakukan melalui observasi
lapangan atau eksperimen, melainkan dengan menelaah pemikiran tokoh, literatur, dan
dokumen terkait tema penelitian. Fokus utama kajian ini adalah pemikiran Ahmad Mustain
Nasoha mengenai relasi antara konstitusi dan syariat Islam dalam perspektif kewarganegaraan
Indonesia. Sumber data penelitian ini ada dua yaitu Sumber primer, berupa karya tulis, artikel,
dan publikasi yang ditulis oleh Ahmad Mustain Nasoha yang relevan dengan isu konstitusi,
syariat Islam, dan kewarganegaraan. Sumber sekunder, berupa buku, jurnal, artikel ilmiah,
hasil penelitian, serta dokumen akademik lain yang membahas relasi konstitusi, syariat Islam,
dan teori kewarganegaraan di Indonesia. Sumber sekunder, berupa buku, jurnal, artikel ilmiah,
hasil penelitian, serta dokumen akademik lain yang membahas relasi konstitusi, syariat Islam,

dan teori kewarganegaraan di Indonesia.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN
Konstitusi dan Syariat Islam Dalam Pemikiran Ahmad Mustain Nasoha
Pandangan Ahmad Mustain Nasoha Mengenai UUD 1945 Sebagai Dasar Negara dan
Konstitusi yang Mengikat Semua Warga Negara

Sebelum Proklamasi Kemerdekaan Indonesia, Pancasila memang belum ditetapkan
secara resmi dalam bentuk dokumen tertulis. Namun, nilai-nilai yang terkandung di dalamnya
sebenarnya telah hidup dan berkembang dalam praktik kehidupan masyarakat Nusantara sejak
masa lampau. Nilai-nilai tersebut tercermin dalam perilaku, sikap, serta karakter masyarakat
Indonesia yang memiliki keanekaragaman budaya dan tradisi. Melalui nilai luhur inilah
masyarakat mampu menafsirkan berbagai persoalan hidup serta menjadikannya pedoman
dalam membangun hubungan social (Arifin et al., 2023). Setelah kemerdekaan, Pancasila
diangkat menjadi ideologi fundamental sekaligus pilar utama dalam berdirinya Negara
Kesatuan Republik Indonesia. Kedudukannya sangat penting karena diakui secara resmi dalam
Pembukaan Undang-Undang Dasar 1945. Pancasila juga menjadi dasar dalam membentuk

sistem hukum, mengarahkan tata kelola pemerintahan, serta menuntun perkembangan nilai-



Pemikiran Ahmad Mustain Nasoha Tentang Relasi Konstitusi dan Syariat Islam dalam Perspektif
Kewarganegaraan Indonesia

nilai sosial yang berlaku di tengah masyarakat Indonesia. Dengan demikian, Pancasila tidak
hanya berfungsi sebagai simbol persatuan, tetapi juga sebagai fondasi yang menopang seluruh
aspek kehidupan berbangsa dan bernegara. Meski demikian, penerapan nilai-nilai Pancasila di
tengah masyarakat menghadapi tantangan yang cukup kompleks. Permasalahan utama terletak
pada sejauh mana pemahaman dan pengamalan Pancasila benar-benar diwujudkan dalam
kebijakan politik, praktik hukum, sistem ekonomi, maupun dinamika social (Terbuka, 2021).
Selain itu, arus globalisasi, proses modernisasi, serta perubahan sosial yang cepat berpotensi
memengaruhi cara masyarakat menafsirkan dan mengimplementasikan nilai-nilai Pancasila
dalam kehidupan sehari-hari. Oleh sebab itu, diperlukan upaya serius untuk mengkaji
permasalahan yang muncul serta merumuskan solusi yang sesuai agar Pancasila tetap relevan
sebagai pedoman bangsa di masa kini maupun masa depan (Dewi & Dewi, 2022)

Tujuan utama dari penelitian ini adalah memperdalam pemahaman mengenai Pancasila,
baik dari segi peran, makna, maupun prinsip-prinsip nilai yang dikandungnya. Selain itu,
penelitian ini juga diarahkan untuk menelaah penerapan Pancasila dalam praktik kehidupan
sehari-hari, sekaligus merumuskan langkah-langkah perbaikan demi mewujudkan kemajuan
bangsa. Pancasila sebagai dasar negara harus benar-benar dipahami oleh seluruh lapisan
masyarakat, khususnya generasi muda, karena ancaman terhadap persatuan bangsa tidak
hanya datang dari luar negeri, tetapi juga dapat tumbuh dari dalam negeri sendiri. Oleh karena
itu, masyarakat Indonesia perlu terus diberikan pendidikan tentang empat pilar kebangsaan,
yaitu Pancasila, Undang-Undang Dasar 1945, Negara Kesatuan Republik Indonesia, serta
semboyan Bhinneka Tunggal Ika. Pendidikan mengenai empat pilar ini diharapkan dapat
menumbuhkan kesadaran nasionalisme, terutama di kalangan pemuda, sehingga mereka dapat
menjadi garda terdepan dalam mewujudkan cita-cita dan tujuan nasional. Hingga kini, bangsa
Indonesia telah menunjukkan perkembangan dan pertumbuhan yang signifikan, terbukti dari
berbagai prestasi dan pencapaian di tingkat internasional. Hal ini menjadi bukti bahwa dengan
berlandaskan Pancasila, Indonesia mampu berkembang sekaligus mempertahankan identitas
dan jati diri sebagai bangsa yang berdaulat (Ahmad Muhamad Mustain Nasoha, Ashfiya Nur
Atgiya, et al., 2025).

Konstitusi dan konstitusionalisme merupakan dua konsep yang saling berkaitan
sekaligus memperkuat satu sama lain. Secara etimologis, konstitusi diartikan sebagai
seperangkat aturan atau ketentuan yang mengatur sistem ketatanegaraan. Istilah ini berasal dari
bahasa Prancis constituer yang berarti “membentuk,” yang dalam konteks ketatanegaraan
dipahami sebagai tindakan membentuk negara, menyusun kerangka negara, atau menyatakan

keberadaan suatu negara (Inrastuti & Polamolo, 2019). Sementara itu, konstitusionalisme dapat

153 |Jurnal Pendidikan dan Kewarganegara Indonesia- Volume. 2, Nomor. 3, September 2025



e-ISSN: 3063-5497; p-ISSN: 3063-6116, Hal 150-167

dimaknai sebagai suatu paham yang menekankan adanya pembatasan terhadap kekuasaan
negara serta perlindungan hak-hak rakyat melalui konstitusi. Dengan kata lain, konstitusi
berfungsi  sebagai instrumen untuk mewujudkan konstitusionalisme, sedangkan
konstitusionalisme merupakan semangat yang terkandung di dalam konstitusi. Keduanya
memiliki hubungan yang erat: konstitusi berperan sebagai wadah, sementara
konstitusionalisme menjadi isi yang harus dijaga melalui wadah tersebut (Gusman, 2023)
Apabila dibahas lebih jauh, pembahasan tentang konstitusi dan konstitusionalisme
mencakup dua aspek. Pertama, konstitusi sebagai produk hukum, yang menekankan pada
proses bagaimana konstitusi dirumuskan, dibentuk, dan diubah. Kedua, konstitusi sebagai
sarana untuk mewadahi prinsip konstitusionalisme, yang berfokus pada materi muatan
konstitusi itu sendiri, termasuk mekanisme pembatasan kekuasaan negara agar tidak
sewenang- wenang serta tetap berorientasi pada kesejahteraan rakyat. Sebagai perbandingan,
Jimly Asshiddigie dalam karyanya Konstitusi dan Konstitusionalisme di Indonesia mengulas
berbagai isu yang berkaitan dengan topik ini. Di antaranya mencakup persoalan
penyelenggaraan negara, prinsip demokrasi dan nomokrasi, struktur dan fungsi organ negara,
pemisahan kekuasaan, sistem peraturan perundang-undangan, hingga agenda strategis
pembaruan sistem hukum nasional.(Yuliandri, 2016)
Posisi Syariat Islam Menurut Ahmad Mustain Nasoha: Apakah sebagai inspirasi moral,
sumber hukum atau norma sosial dalam masyarakat
a. Inspirasi moral
Manusia memiliki akal yang memungkinkan untuk membedakan antara yang
baik dan yang buruk berdasarkan prinsip moral. Menurut Aristoteles, kebajikan terdiri
atas nilai-nilai moral, dan individu yang berkeutamaan akan senantiasa bertindak benar,
tidak hanya demi kepentingannya sendiri, tetapi juga untuk kebaikan orang lain.
Moralitas berperan penting dalam membentuk hukum yang adil, sebab hukum yang
ideal harus sejalan dengan nilai-nilai etis yang hidup dalam masyarakat.Pada awalnya,
hukum dipandang sebagai ketetapan ilahi yang tidak dapat diganggu gugat. Namun,
seiring perkembangan zaman, lahir konsep hukum alam yang bersumber dari akal
manusia dan bersifat universal. Aristoteles membagi hukum ke dalam dua kategori:
pertama, hukum alam (hukum kodrat) yang bersifat tetap dan universal; kedua, hukum
positif yang dibuat manusia serta dapat berubah sesuai dengan kebutuhan
masyarakat.(Sofianti et al., 2025)
b. Inspirasi norma sosial dalam masyarakat

Setiap perilaku manusia dalam kehidupan bermasyarakat dibatasi oleh nilai dan



155

Pemikiran Ahmad Mustain Nasoha Tentang Relasi Konstitusi dan Syariat Islam dalam Perspektif
Kewarganegaraan Indonesia

norma sosial. Tujuannya adalah menjaga ketertiban, menciptakan ketentraman, serta
mencegah terjadinya konflik. Nilai merupakan sesuatu yang dianggap penting dan
benar, sedangkan norma adalah aturan yang mengikat perilaku manusia berdasarkan
nilai tersebut. Dengan demikian, nilai menjadi dasar lahirnya norma. Nilai bersifat
relatif karena dapat berbeda antara individu, sedangkan norma bersifat mengikat dan
wajib ditaati. Beberapa jenis nilai menurut Notonegoro meliputi: nilai material, nilai
vital, dan nilai kerohanian (kebenaran, keindahan, kebaikan, dan religius). Nilai sosial
sendiri terbentuk melalui proses interaksi dan diwariskan dari generasi ke generasi.

Norma berfungsi untuk mengatur perilaku agar sesuai dengan nilai yang berlaku,
menciptakan ketertiban, serta memberi sanksi bagi pelanggar. Berdasarkan sifatnya,
norma dibedakan menjadi formal (dibuat lembaga resmi, misalnya undang-undang) dan
nonformal (aturan tidak tertulis yang lahir dari kebiasaan). Berdasarkan kekuatan
mengikatnya, norma dibedakan menjadi
Dialektika antara konstitusi sebagai hukum positif dan syariat islam sebagai hukum
normatif-religius

Hukum Islam pada prinsipnya telah lama hidup dalam kesadaran hukum
masyarakat Islam di Indonesia, seiring dengan pertumbuhan dan perkembangan agama
Islam itu sendiri. Hak ini dapat ditelusuri pada masa awal masuknya Islam ke Indonesia
(Darmalaksana, 2022). Oleh karena itu, pada prinsipnya Islam telah diterima oleh
bangsa Indonesia jauh sebelum penjajah datang ke Indonesia. Waktu penjajah Belanda
tiba di Indonesia (Hindia Belanda) mereka menyaksikan kenyataan bahwa di Hindia
Belanda, sudah terdapat hukum yang berlaku, yaitu agama yang dianut oleh penduduk
Hindia Belanda, seperti Islam, Hindu, Budha dan Nasrani, disamping hukum adat
bangsa Indonesia (adatretch). Berlaku Hukum Islam bagi sebagain besar penduduk
Hindia Belanda yang berkaitan dengan munculnya kerajaan kerajaan Islam setelah
runtuhnya kerajaan Majapahit pada sekitar tahun 1518 M. Menurut C. Snouck
Hurgronje sendiri bahwa pada abad ke 16 di Hindia Belanda sudah muncul kerajaan-
kerajaan Islam, seperti di Mataram, Banten dan Cirebon yang berangsur-angsur
mengislamkan penduduknya. Tidak dapat dipungkiri, jauh sebelum terlembagakan
dalam bangunan negara, Islam secara kultural telah berakar dalam kesadaran hukum
masyarakat dan telah menjadi bagian penting dari kebudayaan Indonesia.Menguraikan
sejarah perjalanan nilai-nilai agama, khususnya agama Islam dalam konstitusi, pada
dasarnya merupakan bentuk perjuangan eksistensi. Dari perspektif tersebut, diungkap

bagaimana pola hubungan antara Islam dan Undang-Undang Dasar 1945 (Toyip &

Jurnal Pendidikan dan Kewarganegara Indonesia- Volume. 2, Nomor. 3, September 2025



e-ISSN: 3063-5497; p-ISSN: 3063-6116, Hal 150-167

Rahim, 2020).

Perspektif kewarganegaraan indonesia

Kewarganegaraan dalam arti formal mengandung arti kaitannya dengan salah satu
unsur atau syarat adanya negara, yattu kewarganegaraan yang diartikan sebagai "warga negara”.
Di dalam pengertian formal terkandung dimensi-dimensi yang luas, sehingga kewarganegaraan
dalam pengertian formal juga dapat disebut dalam pengertian yang luas. Aspek hukum yang
melingkupi kewarganegaraan dalam arti formal merupakan bidang hukum ketatanegaraan,
sebab menyangkut hukum yang mengatur seluk beluk hubungan antara negara dengan warga
negara. Dengan demikian, makna (hukum) dari konsepsi kewarganegaraan juga mencakup
aspek- aspek yang luas, karena menyangkut hubungan hukum, akibat hukum, fungsi hukum,
dan hak dan kewajiban.

Makna kewarganegaraan yang dilihat dari pertalian atau hubungan hukum antara
negara dengan ssorang individu yang disebut warga negara atau kewarganegaraan yang
mencerminkan adanya hubungan hukum, lazim dikenai dengan kewarganegaraan dalam
pengertian yuridis (juridische nationalit). Dengan kata lain, kewarganegaraan yuridis adalah
kewarganegaraan yang dilihat dari adanya ikatan atau hubungan hukum (derechtsband) antara
negara dangan orang- orang pribadi (natuurlijke personen). Hubungan hukum tersebut terlihat
dalam konstruksi bahwa antara negara dengan orpng-orang yang menjadi warga negara
merupakan komponen-komponen komplementer yang tidak dipisahkan dalam membentuk
negara. Oleh karena itu, kewarganegaraan dalam arti yuridis mengandung dimensi-dimensi
yang dapat dilihat dari, baik dari sisi individunya itu sendiri maupun ditinjau dari sudut pandang
organisasi negara.

Perspektif Historisa
a. Asal-usul dan Konteks PancasilaPancasila, sebagai dasar ideologi dan falsafah negara

Indonesia, dirumuskan pada 18 Agustus 1945 oleh Panitia Persiapan Kemerdekaan

Indonesia (PPKI). Pancasila terdiri dari lima sila yang masing-masing mencerminkan

nilai-nilai mendasar untuk kehidupan berbangsa dan bernegara. Kelima sila tersebut

adalah: Ketuhanan Yang Maha Esa, Kemanusiaan yang Adil dan Beradab, Persatuan

Indonesia, Kerakyatan yang Dipimpin oleh Hikmat Kebijaksanaan dalam

Permusyawaratan Perwakilan, dan Keadilan Sosial bagi Seluruh Rakyat Indonesia

(Kaelan, 2016). Konteks perumusan Pancasila sangat penting untuk memahami

bagaimana hukum adat diakomodasi dalam sistem hukum nasional. Pada masa itu,

Indonesia merupakan negara yang sangat beragam dalam hal etnis, budaya, dan sistem

hukum. Pancasila dirancang untuk menyatukan elemen-elemen yang berbeda ini dalam



Pemikiran Ahmad Mustain Nasoha Tentang Relasi Konstitusi dan Syariat Islam dalam Perspektif
Kewarganegaraan Indonesia

satu kerangka hukum dan ideologis yang dapat diterima oleh seluruh rakyat Indonesia
(Nomor et al., 2024)

Pengakuan dan Integrasi Hukum Adat sejak awal kemerdekaan, pengakuan terhadap
hukum adat menjadi salah satu fokus utama dalam penyusunan hukum
nasional.Pancasila, dengan prinsip persatuan dalam keberagaman, memberikan dasar
filosofi yang mendorong pengakuan hukum adat sebagai bagian dari sistem hukum
nasional. Prinsip ini dirumuskan untuk memastikan bahwa sistem hukumadat yang telah
ada di berbagai daerah tidak diabaikan, melainkan diintegrasikan secara harmonis ke
dalam hukum nasional yang baru dibentuk.Pada tahun-tahun awal kemerdekaan,
pemerintah mengeluarkan berbagai kebijakan dan undang-undang yang mengakui
danmelindungi hak-hak masyarakat adat (Fadli, 2024). Contohnya, pada tahun 1950-
an, pemerintah mulai mengimplementasikan kebijakan yang berkaitan dengan hak atas
tanah dan sumber daya alam untuk masyarakat adat, yang merupakan bagian dari upaya

untuk melindungi hak-hak tradisional mereka dalam kerangka hukum yang lebih besar

Perspektif Yuridisa.

157

a.

C.

Pancasila sebagai Sumber Hukum

Dalam sistem hukum Indonesia, Pancasila berfungsi sebagai sumber dari segala sumber
hukum. Prinsip-prinsip dalam Pancasila—seperti keadilan sosial, persatuan, dan
penghormatan terhadap hak asasi manusia—menjadi pedoman dalam penyusunan dan
penerapan hukum adat dalam konteks hukum nasional.Pancasila memberikan dasar
filosofis untuk integrasi hukum adat dalam sistem hukum nasional. Prinsip keadilan
sosial, misalnya, mendorong perlindungan hak-hak masyarakat adat dan memastikan
bahwa hukum adat diterapkan dengan adil dan sesuai dengan prinsip-prinsip negara
kesatuan (Nasoha et al., 2025)

Pengaturan dalam Konstitusi UUD 1945 mengatur pengakuan hukum adat dalam Pasal
18B ayat (2), yang menyebutkan bahwa negara mengakui dan menghormati satuan-
satuan masyarakat hukum adat beserta hak-haknya selama masih hidup dan sesuai
dengan perkembangan masyarakat serta prinsip Negara Kesatuan Republik
Indonesia.Pengakuan konstitusional ini mencerminkan komitmen negara untuk
melindungi dan menghormati hukum adat sebagai bagian dari kerangka hukum
nasional. Pasal ini bertujuan untuk mengakomodasi keberagaman masyarakat hukum
adat dan memastikan bahwa hak-hak mereka tetap terlindungi dalam sistem hukum
yang berlaku secara nasional (Abdurrahman, 2015).

Implementasi dan Tantangan Implementasi hukum adat dalam kerangka hukum

Jurnal Pendidikan dan Kewarganegara Indonesia- Volume. 2, Nomor. 3, September 2025



e-ISSN: 3063-5497; p-ISSN: 3063-6116, Hal 150-167

nasional diatur melalui berbagai undang-undang dan peraturan. Contohnya adalah UU
No. 5 Tahun 1960 tentang Peraturan Dasar Pokok- Pokok Agraria, yang mengakui hak
ulayat masyarakat adat atas tanah. Undang-undang ini menunjukkan bagaimana hukum
adat diintegrasikan dalam sistem hukum nasional dengan memberikan perlindungan
terhadap hak-hak tradisional masyarakat adat dalam konteks hukum agraria.Namun,
tantangan dalam implementasi hukum adat sering kali muncul, terutama dalam hal
penyesuaian dengan hukum nasional yang berlaku. Konteks lokal yang sangat beragam
secara budaya dan sosial memerlukan pendekatan yang sensitif dan adaptif. Konflik
antara hukum adat dan hukum nasional, serta kesulitan dalam penerapan hukum adat
di wilayah yang memiliki kekhasan lokal, merupakan beberapa tantangan yang harus
diatasi untuk memastikan integrasi yang harmonis (Nomor et al., 2024).
Dalam perspektif kewarganegaraan pandangan Ahmad Mustain Nasoha dalam konteks
kewarganegaraan Kewarganegaraan merupakan elemen fundamental dalam kehidupan
bernegara karena memberikan status hukum yang sah dan menjamin hak serta
kewajiban individu di hadapan negara. Di tengah arus globalisasi dan mobilitas
manusia lintas negara, konsep ini semakin kompleks, khususnya ketika dihadapkan
pada persoalan identitas agama, etnis, dan ideologi. Perspektif hukum nasional

Status Kewarganegaraan dalam Hukum Islam: Studi Kasus Muslim Minoritas
di Negara Non-Islam modern umumnya memandang kewarganegaraan sebagai alat
administratif yang netral, namun dalam praktiknya, terdapat ketimpangan dalam
pengakuan dan perlindungan terhadap warga dari latar belakang minoritas. Hal ini
menjadi tantangan besar bagi sistem hukum nasional untuk menjamin prinsip keadilan
tanpa diskriminasi. Dalam perspektif hukum Islam, kewarganegaraan bukan hanya
sekadar status legal, tetapi juga berkaitan erat dengan konsep ummah, yaitu komunitas
global Muslim yang terikat oleh iman dan solidaritas sosial. Hukum Islam
mengajarkan nilai kesetaraan dan keadilan universal, termasuk kepada non-Muslim,
dan menyediakan perlindungan atas hak-hak mendasar manusia. Konsep ini diperkuat
oleh prinsip magashid al-shariah, yang bertujuan menjaga kehidupan, akal, harta,
agama, dan keturunan. Dalam konteks negara-negara Muslim seperti Indonesia,
tantangan muncul ketika nilai-nilai universal Islam dileburkan ke dalam kerangka
hukum nasional yang pluralistik (Ahmad Muhamad Mustain Nasoha, Ashfiya Nur, et
al., 2025)

Dalam perspektif kewarganegaraan warga negara muslim tetap bisa

menjalankan kewajiban syariat sekaligus loyal terhadap konstitusi Islam tidak



Pemikiran Ahmad Mustain Nasoha Tentang Relasi Konstitusi dan Syariat Islam dalam Perspektif
Kewarganegaraan Indonesia

menentukan bentuk negara secara baku, tetapi memberi prinsip etis seperti keadilan,
musyawarah, dan penghormatan hukum. Hal ini membuka ruang bagi umat Islam untuk
menafsirkan sistem politik sesuai konteks masing- masing bangsa. Di Indonesia,
hubungan agama dan negara mengalami dinamika: dari konflik (antagonistik) hingga
saling mengisi (akomodatif). Pancasila dipandang sebagai titik temu, yang
memungkinkan umat Islam tetap menjalankan ajaran agama tanpa harus menjadikan
negara Islam secara formal. Demokrasi dan HAM juga dapat berjalan seiring dengan
Islam, selama dipahami sebagai sarana menegakkan nilai moral dan etika Islam dalam
kehidupan bernegara (Gunawan, 2017)
Relevensi Pemikiran Ahmad Mustain Nasoha di Indonesia Kontemporer
a. Tantangan implementasi konstitusi di tengah masyarakat muslim mayoritas
b. Perjuangan Memasukkan Syari’at Islam ke Dalam Konstitusi dan Undang- Undang

Indonesia. Sejak awal berdirinya Indonesia, sebagian umat Islam merasa penting

memperjuangkan agar syari’at Islam mendapat tempat dalam konstitusi. Ada tiga alasan

utama:

1) Konstitusi sebagai hukum tertinggi dalam negara modern menjadi dasar semua
peraturan perundang-undangan.

2) Konsep Negara Islam klasik menekankan bahwa sebuah negara yang memberi
kebebasan umat Islam menjalankan syari’at dapat disebut dar al- Islam, sebaliknya
bila tidak, maka tidak bisa disebut demikian.

3) Keterkaitan syari’at dengan kekuasaan politik, karena hukum Islam tidak hanya
mengatur urusan pribadi, tetapi juga urusan publik.

Perdebatan ini tampak pada perumusan dasar negara. Sebagian tokoh menginginkan

Islam sebagai dasar, sementara yang lain menghendaki nasionalisme. Kompromi lahir melalui
Piagam Jakarta yang memadukan keduanya. Namun, karena ada keberatan dari wilayah timur
Indonesia yang mayoritas non-Muslim, tujuh kata dalam sila pertama Piagam Jakarta akhirnya
diganti dengan “Ketuhanan Yang Maha Esa”.

Meski demikian, sebagian umat Islam tetap memperjuangkan agar tujuh kata tersebut
kembali dimasukkan. Bahkan kekecewaan atas tidak adanya jaminan konstitusional bagi
pelaksanaan syari’at turut melatarbelakangi lahirnya gerakan Darul Islam/Tentara Islam
Indonesia (DI/TI) di bawah Kartosuwiryo dan dukungan Daud Beureu-eh di Aceh. Konflik
ini berakhir setelah Aceh diberi status Daerah Istimewa pada 1959.

Isu Piagam Jakarta muncul lagi dalam sidang konstituante, namun perdebatan buntu

hingga akhirnya Sukarno mengeluarkan Dekrit 5 Juli 1959 yang menyatakan UUD 1945

159 |Jurnal Pendidikan dan Kewarganegara Indonesia- Volume. 2, Nomor. 3, September 2025



e-ISSN: 3063-5497; p-ISSN: 3063-6116, Hal 150-167

berlaku kembali dan Piagam Jakarta menjiwai konstitusi. Pasca-reformasi, wacana
pengembalian tujuh kata sempat dibicarakan dalam amandemen UUD, tetapi tetap gagal.
Walau begitu, upaya memasukkan nilai-nilai syari’at Islam ke dalam undang-undang tetap
berlanjut.

Upaya Memasukkan Syari’at Islam dalam Undang-Undang dan Peraturan Daerah
Ketiadaan klausul eksplisit dalam konstitusi tidak berarti syari’at Islam tidak diakomodasi.
Buktinya, lahir sejumlah aturan yang bernafaskan syari’at seperti UU Perkawinan, Peradilan
Agama, Perbankan Syari’ah, Pengelolaan Zakat, dan Kompilasi Hukum Islam. Di era
reformasi dan otonomi daerah, muncul pula berbagai peraturan daerah (perda syari’at) di lebih
dari 20 kabupaten/kota. Namun perda ini menuai kritik karena dianggap diskriminatif dan
berpotensi melanggar prinsip demokrasi serta hak-hak minoritas. Kritik juga menyoroti bahaya
tyranny of majority dan illiberal democracy jika hukum dibuat semata-mata berdasarkan suara
mayoritas tanpa perlindungan kebebasan sipil Tantangan Penerapan Syari’at Islam Melalui
Negara (Agustinus & Dewantara, 2018)

Sejak masa klasik, perdebatan muncul apakah hukum Islam perlu diformalkan negara.
Misalnya, Khalifah Umayyah pernah meminta Imam Malik menjadikan al-Muwatta’ sebagai
rujukan tunggal, tetapi ditolak karena dikhawatirkan akan menyempitkan khazanah hukum
Islam. Formalisasi syari’at melalui undang-undang memiliki sisi positif, yaitu memberi standar
hukum yang seragam. Namun sisi negatifnya: (a) Membatasi kreativitas hakim dan ijtihad. (b)
Berpotensi tidak sesuai dengan kondisi sosial tertentu. (c) Cepat ketinggalan zaman, seperti
terlihat pada Kompilasi Hukum Islam yang kini banyak dikritik.

Tantangan juga datang dari kalangan yang menolak formalisasi. Mereka menilai hal itu
menjadikan umat Islam lebih takut pada penguasa ketimbang pada Allah. NU dan
Muhammadiyah misalnya, lebih memilih hukum nasional, dengan alasan syari’at seharusnya
dijalankan secara sadar sebagai norma etika, bukan karena paksaan negara (Mayani, 2013)

Kasus penerapan syari’at di Aceh sering dijadikan pelajaran, karena dianggap justru
dimanfaatkan kelompok konservatif untuk mengekang kebebasan, menindas perempuan, dan
bertentangan dengan tradisi lokal maupun semangat Islam yang rahmatan lil ‘alamin. Kritik
juga diarahkan pada bahaya authoritarianism agama, di mana tafsir tertentu dipaksakan atas
nama mandat suci Tuhan, yang pada akhirnya bisa melahirkan religious totalitarianism.

Banyak tokoh menegaskan, syari’at yang dipaksakan lewat negara tidak otomatis
membuat masyarakat lebih saleh, malah bisa melahirkan kemunafikan. Kesalehan yang sejati
seharusnya lahir dari kesadaran dan proses internalisasi pribadi, bukan tekanan eksternal
(Nurrohman, 2015).



Pemikiran Ahmad Mustain Nasoha Tentang Relasi Konstitusi dan Syariat Islam dalam Perspektif
Kewarganegaraan Indonesia

Dalam tantangan implementasi demokrasi dalam konteks negara konstitusi:Studi Kasus
pada Sistem Hukum Indonesia. Demokrasi merupakan dasar penting bagi negara-negara yang
ingin membangun sistem pemerintahan yang inklusif dan partisipatif. Namun, penerapan
demokrasi dalam kerangka negara konstitusional tidak selalu berjalan lancar. Indonesia, dengan
sistem hukum yang berlandaskan UUD 1945, masih menghadapi berbagai tantangan dalam
mengimplementasikan prinsip-prinsip demokrasi secara konsisten. Meskipun sejak era
reformasi 1998 demokrasi telah menjadi pilihan sistem pemerintahan, praktik demokrasi di
Indonesia kerap terkendala ketika diterjemahkan ke dalam kebijakan dan praktik politik sehari-
hari.

Perubahan terhadap UUD 1945 yang dulunya dianggap “sakral” menjadi bagian dari
upaya melakukan penataan ulang kehidupan berbangsa dan bernegara. Amandemen ini dapat
dipandang sebagai bentuk “kontrak sosial baru” antara negara dan warga negara, yang
bertujuan untuk mewujudkan sistem pemerintahan yang lebih demokratis, inklusif, serta
seimbang dalam relasi antar lembaga negara. Dengan demikian, perubahan konstitusi menjadi
agenda penting yang tidak bisa diabaikan (goleman, daniel; boyatzis, Richard; Mckee, 2019).

Sejarah pemerintahan Indonesia mencatat bahwa berbagai sistem pernah diterapkan.
Namun sejak reformasi 1998, sistem demokrasi tetap bertahan hingga saat ini. Walaupun masih
menyisakan banyak kekurangan, demokrasi telah memberi ruang kebebasan yang lebih luas,
terutama dalam hal kebebasan berpendapat dan kebebasan pers. Setiap warga negara kini
memiliki kesempatan yang sama untuk menyampaikan aspirasi serta terlibat dalam
pengambilan keputusan politik yang dapat memengaruhi kehidupan mereka. Dengan demikian,
demokrasi tidak hanya menjadi mekanisme pemerintahan, tetapi juga sarana untuk
mewujudkan kedaulatan rakyat secara nyata (Nurrohman, 2015).

Islam dan demokrasi merupakan dua konsep besar yang kerap diperdebatkan,
khususnya di negara-negara dengan mayoritas penduduk Muslim. Demokrasi modern
menekankan kebebasan individu, partisipasi politik, dan pluralisme, sementara sebagian
interpretasi konservatif terhadap nilai-nilai Islam sering dianggap bertentangan dengan prinsip
tersebut. Namun, pada dasarnya Islam juga mengandung nilai-nilai yang sejalan dengan
demokrasi, seperti keadilan, persamaan, musyawarah, serta tanggung jawab sosial. Hal ini
menunjukkan adanya ruang kompatibilitas antara Islam dan demokrasi, dengan perdebatan
lebih banyak muncul pada aspek interpretasi dan implementasi yang dipengaruhi oleh sejarah,
budaya, dan kondisi sosial-politik masing-masing negara (Mualim et al., 2024).

Indonesia sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia menghadirkan

studi kasus yang unik dalam mengintegrasikan Islam dan demokrasi. Sejak Reformasi 1998,

161 |Jurnal Pendidikan dan Kewarganegara Indonesia- Volume. 2, Nomor. 3, September 2025



e-ISSN: 3063-5497; p-ISSN: 3063-6116, Hal 150-167

demokrasi dijadikan sistem politik utama dan membawa transformasi signifikan. Meski
demikian, tantangan tetap muncul, antara lain radikalisme, intoleransi, serta politik identitas
yang dapat menghambat harmoni antara nilai Islam dan demokrasi. Selain itu, pluralisme agama
dan budaya di Indonesia memberikan dinamika tersendiri yang membedakan pengalaman
Indonesia dari negara Muslim lainnya (Alfanny et al., 2025).

Hasil survei menunjukkan bahwa sekitar 70% masyarakat Indonesia meyakini nilai-
nilai demokrasi selaras dengan ajaran Islam, sementara 25% menilai masih terdapat kendala
dalam penerapannya, terutama terkait perbedaan interpretasi hukum Islam serta keseimbangan
antara syariah dan hukum sekuler. Data ini menggambarkan adanya dukungan kuat terhadap
integrasi Islam dan demokrasi, namun juga menegaskan perlunya strategi untuk mengatasi
hambatan struktural maupun kultural.

Penelitian ini memiliki kebaruan dalam mengeksplorasi kompatibilitas Islam dan
demokrasi dalam konteks Indonesia. Tidak hanya mengidentifikasi tantangan, kajian ini juga
menyoroti solusi potensial melalui moderasi, penguatan tradisi lokal seperti musyawarah, serta
peran masyarakat sipil dalam mewujudkan demokrasi yang inklusif dan berkelanjutan. Lebih
jauh, pengalaman Indonesia diharapkan dapat memberikan pelajaran penting bagi negara-
negara Muslim lain dalam upaya mengintegrasikan nilai agama dengan tata kelola demokratis.

Urgensi penelitian ini semakin kuat di tengah meningkatnya tantangan global, seperti
radikalisme agama, intoleransi, dan polarisasi politik berbasis identitas. Dalam konteks
tersebut, Indonesia memiliki posisi strategis sebagai model negara Muslim yang mampu
mengelola pluralisme dan demokrasi tanpa meninggalkan nilai-nilai keagamaannya. Temuan
dari penelitian ini diharapkan dapat menjadi landasan dalam merumuskan kebijakan dan
pendekatan baru bagi pengembangan sistem politik yang harmonis antara Islam dan demokrasi,
baik di Indonesia maupun di negara-negara Muslim lainnya.

Relevansi pemikiran Ahmad Mustain Nasoha untuk menjembatani ketegangan antara
kelompok yang menginginkan formalisasi syariat islam dengan kelompok yang
menekankan konstitusionalisme pancasila

Pancasila sebagai dasar ideologi dan falsafah negara Indonesia memiliki peran yang
sangat penting dalam pembentukan sistem hukum nasional. Di tengah keberagaman agama dan
keyakinan masyarakat Indonesia, termasuk Islam sebagai agama mayoritas, Pancasila
berfungsi sebagai landasan yang mempersatukan seluruh elemen bangsa dalam kerangka
Negara Kesatuan Republik Indonesia. Dalam konteks pembentukan hukum Islam, relevansi
Pancasila tampak melalui penerapan prinsip-prinsip dasar yang menjunjung tinggi nilai

pluralisme, keadilan sosial, dan kemanusiaan. Hukum Islam, yang memiliki akar sejarah dan



Pemikiran Ahmad Mustain Nasoha Tentang Relasi Konstitusi dan Syariat Islam dalam Perspektif
Kewarganegaraan Indonesia

budaya yang kuat di Indonesia, perlu diselaraskan dengan nilai-nilai Pancasila agar
penerapannya dapat berjalan secara inklusif, adil, dan sesuai dengan karakter masyarakat yang
majemuk. Konsep sinkretisme hokum yakni upaya menggabungkan dan menyelaraskan
berbagai sistem hukum, termasuk hukum Islam, hukum adat, dan hukum nasionalmenjadi
pendekatan penting dalam memahami bagaimana hukum Islam dapat diintegrasikan ke dalam
sistem hukum Indonesia tanpa mengabaikan nilai-nilai kebangsaan yang bersumber dari
Pancasila.

Melalui perspektif ini, norma-norma hukum Islam dijembatani dengan prinsip-prinsip
dasar negara seperti Ketuhanan yang berkebudayaan, Kemanusiaan yang adil dan beradab,
serta Persatuan Indonesia. Dengan demikian, relevansi Pancasila dalam pembentukan hukum
Islam di Indonesia menunjukkan bahwa meskipun hukum Islam memiliki posisi signifikan
dalam kehidupan masyarakat Muslim, penerapannya tetap harus berada dalam koridor
konstitusional yang berasaskan Pancasila.Hal ini menggambarkan adanya keharmonisan antara
ajaran agama dan komitmen terhadap nilai-nilai kebangsaan, dengan tetap menegakkan
penghormatan terhadap pluralisme, keadilan sosial, dan semangat persatuan bangsa (Ashfiya
Nur Atgiya et al., 2024).

Pancasila sebagai Dasar Negara. Pancasila merupakan dasar negara Republik Indonesia
yang secara resmi ditetapkan pada 18 Agustus 1945. Sebagai ideologi nasional, Pancasila
memuat lima sila yang mencerminkan nilai-nilai universal sekaligus khas Indonesia, yaitu: (a)
Ketuhanan Yang Maha Esa. (b) Kemanusiaan yang Adil dan Beradab. (c) Persatuan Indonesia.
(d) Kerakyatan yang Dipimpin oleh Hikmat Kebijaksanaan dalam
Permusyawaratan/Perwakilan, dan (e) Keadilan Sosial bagi Seluruh Rakyat Indonesia.

Kelima sila tersebut berfungsi sebagai pedoman moral dan filosofis dalam membangun
kehidupan berbangsa, termasuk dalam pembentukan sistem hukum nasional

Hukum Islam di Indonesia mencakup berbagai aspek kehidupan, mulai dari hukum
perdata, pidana, hingga tata usaha negara. Dalam praktiknya, penerapan hukum Islam bersifat
terbatas dan kontekstual, terutama dalam bidang hukum keluarga seperti perkawinan,
perceraian, dan warisan. Implementasi ini diatur melalui perangkat hukum positif, misalnya
Undang- Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan dan Undang-Undang Nomor 7
Tahun 1989 tentang Peradilan Agama. Dengan demikian, hukum Islam diakui sebagai bagian
dari sistem hukum nasional, namun tetap berada dalam kerangka konstitusional yang
berlandaskan Pancasila.

Sinkretisme hukum mengacu pada proses penyatuan atau integrasi berbagai sistem

hukum menjadi satu tatanan yang harmonis. Dalam konteks Indonesia, sinkretisme hukum

163 |Jurnal Pendidikan dan Kewarganegara Indonesia- Volume. 2, Nomor. 3, September 2025



e-ISSN: 3063-5497; p-ISSN: 3063-6116, Hal 150-167

menggambarkan upaya untuk menggabungkan nilai-nilai hukum Islam dengan prinsip-prinsip
hukum nasional yang berakar pada Pancasila. Pendekatan ini memungkinkan terbentuknya
sistem hukum yang tidak hanya bersumber dari ajaran agama, tetapi juga sejalan dengan nilai-
nilai kebangsaan dan kemanusiaan.

Relevansi Pancasila dalam Hukum Islam. Integrasi Nilai Pancasila dalam Hukum Islam
Sebagai dasar negara, Pancasila memberikan kerangka normatif bagi pembentukan hukum di
Indonesia. Integrasi nilai-nilai Pancasila ke dalam hukum Islam bertujuan memastikan bahwa
penerapan hukum Islam tidak bertentangan dengan nilai-nilai universal yang dianut bangsa
Indonesia.

Beberapa bentuk keselarasan antara sila-sila Pancasila dan prinsip hukum Islam antara
lain: (a) Ketuhanan Yang Maha Esa — mencerminkan pengakuan terhadap peran agama dalam
kehidupan berbangsa; dalam konteks hukum Islam, hal ini berarti penerimaan ajaran Islam
sebagai bagian dari sistem hukum positif. (b) Kemanusiaan yang Adil dan Beradab — sejalan
dengan prinsip keadilan dan penghormatan terhadap hak asasi manusia dalam hukum Islam.
(c) Persatuan Indonesia — menegaskan pentingnya penerapan hukum yang menjaga keutuhan
dan kesatuan bangsa di tengah keragaman agama serta adat istiadat. (d) Kerakyatan —
mengisyaratkan bahwa penerapan hukum Islam harus selaras dengan sistem pemerintahan
yang demokratis dan partisipatif. (¢) Keadilan Sosial — menegaskan komitmen hukum Islam
terhadap pemerataan ekonomi, keadilan distributif, serta perlindungan terhadap kelompok
lemah.

Praktik dan Penyesuaian Dalam pelaksanaannya, hukum Islam di Indonesia diadaptasi
dengan prinsip-prinsip Pancasila dan hukum nasional. Contohnya dapat dilihat pada penerapan
hukum keluarga Islam melalui peradilan agama yang bekerja di bawah sistem hukum negara.
Adaptasi ini memastikan agar nilai-nilai keislaman tetap dapat dijalankan tanpa mengabaikan
prinsip pluralisme dan keadilan sosial yang menjadi ruh Pancasila.

Tantangan dan Perspektif

Tantangan Konflik Normatif — Perbedaan prinsip antara hukum Islam dan Pancasila
terkadang menimbulkan ketegangan dalam implementasi hukum, khususnya dalam hal
penafsiran nilai keadilan dan kebebasan beragama. Pluralisme Hukum — Keberagaman sistem
hukum di Indonesia (hukum Islam, hukum adat, dan hukum nasional) menuntut kemampuan
sinkretisme hukum dalam menyeimbangkan berbagai kepentingan yang hidup dalam
masyarakat.

Perspektif Harmonisasi — Upaya penyelarasan hukum Islam dan hukum nasional dapat

menghasilkan sistem hukum yang lebih inklusif, adil, dan diterima oleh semua golongan



Pemikiran Ahmad Mustain Nasoha Tentang Relasi Konstitusi dan Syariat Islam dalam Perspektif
Kewarganegaraan Indonesia

masyarakat. Modernisasi — Penyesuaian hukum Islam dalam konteks nilai-nilai Pancasila
merupakan langkah menuju pembaruan hukum yang relevan dengan dinamika sosial dan

tantangan masyarakat modern Indonesia (Ashfiya Nur Atgiya et al., 2024).

4. KESIMPULAN

Pemikiran Ahmad Mustain Nasoha mengenai hubungan antara konstitusi dan syariat
Islam mencerminkan upaya harmonisasi antara nilai-nilai religius dan prinsip-prinsip
kenegaraan dalam konteks Indonesia yang pluralistik. Dalam pandangannya, UUD 1945 dan
Pancasila bukan hanya sebagai dasar hukum dan konstitusi negara, tetapi juga sebagai landasan
moral dan ideologis yang mampu menampung aspirasi umat Islam tanpa harus menjadikan
Indonesia sebagai negara agama. Syariat Islam dalam perspektif Nasoha dipahami tidak semata
sebagai hukum positif yang harus diformalkan, melainkan sebagai inspirasi moral dan norma
sosial yang membimbing perilaku masyarakat. Hukum Islam memiliki posisi penting dalam
membentuk karakter dan sistem hukum nasional, namun penerapannya harus disesuaikan
dengan prinsip konstitusionalisme dan nilai-nilai kebangsaan yang bersumber dari Pancasila.

Melalui pendekatan sinkretisme hukum, terjadi proses integrasi antara hukum Islam,
hukum adat, dan hukum nasional, yang memungkinkan terbentuknya sistem hukum Indonesia
yang inklusif, adil, dan kontekstual. Pancasila menjadi jembatan yang menghubungkan nilai-
nilai keagamaan dengan semangat nasionalisme, sehingga hukum Islam dapat berfungsi dalam
koridor konstitusional tanpa menimbulkan konflik ideologis. Dalam konteks kewarganegaraan,
Nasoha menegaskan pentingnya kesetiaan ganda warga negara Muslim: taat kepada syariat
Islam sekaligus loyal terhadap konstitusi. Prinsip-prinsip Islam seperti keadilan, musyawarah,
dan kemanusiaan sejatinya selaras dengan nilai-nilai demokrasi dan hak asasi manusia yang
dijunjung tinggi oleh konstitusi Indonesia.

Relevansi pemikiran Ahmad Mustain Nasoha di era kontemporer tampak pada
kemampuannya menjembatani ketegangan antara kelompok yang menginginkan formalisasi
syariat dan kelompok yang menekankan konstitusionalisme Pancasila. Pendekatan moderat ini
memperkuat gagasan bahwa Islam dan demokrasi bukanlah dua hal yang bertentangan,
melainkan dua entitas yang dapat saling melengkapi dalam mewujudkan kehidupan berbangsa

yang berkeadilan, beradab, dan berketuhanan.

165 |Jurnal Pendidikan dan Kewarganegara Indonesia- Volume. 2, Nomor. 3, September 2025



e-ISSN: 3063-5497; p-ISSN: 3063-6116, Hal 150-167

DAFTAR PUSTAKA
Abdurrahman, H. (2015). Draft laporan pengkajian hukum tentang. Bphn, 52-82.

Agustinus, & Dewantara, W. (2018). PRO KONTRA PERDA SYARIAH YANG TERJADI
DI INDONESIA Di. 32318433.

Ahmad Muhamad Mustain Nasoha, Ashfiya Nur Atgiya, Hanifah Miftahul Jannah, Viky
Fatimah, & Nurul Fadilah. (2025). Pendidikan kewarganegaraan dalam perspektif
Islam: Integrasi nilai-nilai syariah dalam kurikulum pendidikan. Aktivisme: Jurnal limu
Pendidikan, Politik Dan Sosial Indonesia, 2(2), 40-509.
https://doi.org/10.62383/aktivisme.v2i2.889

Ahmad Muhamad Mustain Nasoha, Ashfiya Nur, Ananda Aulia, Rosyidatul Husna, & Gayatri
Kartika. (2025). Status kewarganegaraan dalam hukum Islam: Studi kasus Muslim
minoritas di negara non-Islam. Jurnal Hukum Dan Sosial Politik, 3(2), 39-52.
https://doi.org/10.59581/jhsp-widyakarya.v3i2.4897

Al Basry, M., Herliani, F., Mubarik, & Absor. (2023). Kedudukan Islam dalam sistem
ketatanegaraan Indonesia. Jurnal Kewarganegaraan, 7(1), 530-539.

Alfanny, M. S., Dh, A. Z., Musdalifa, & Muhammad, F. A. (2025). Persinggungan politik Islam
dan Islam politik: Genealogi dan perkembangan Islam di era Orde Baru. Journal of
Politics and Policy, 7(1), 60-77. https://doi.org/10.21776/ub.jppol.2025.7.1.4

Arief Hanif, H., & Aisyah Nurhana. (2023). Eksistensi hukum Islam dalam kancah hukum
nasional. Sahaja, 2(2), 227-242. https://doi.org/10.61159/sahaja.v2i2.148

Arifin, S., Sulistiyono Reksoprodjo, A. H., Gustarina Cempaka Timur, F., Strategi Pertahanan,
F., Pertahanan Republik Indonesia, U., Bogor, K., & Jawa Barat, P. (2023). Pancasila
sebagai asal mula ideologi bangsa dan negara Indonesia terhadap nilai-nilai
kebangsaan. Jurnal Kewarganegaraan, 7(2), 2505-2514.

Ashfiya Nur Atgiya, Ahmad Muhamad Musain Nasoha, Igbal Ubaidillah, Nabil Dwi
Nurjannah, Tiara Amalia, & Miftah Nurlina Mufida. (2024). Relevansi Pancasila dalam
pembentukan hukum Islam di Indonesia: Perspektif sinkretisme hukum. Pemuliaan
Keadilan, 2(1), 27-36. https://doi.org/10.62383/pk.v2i1.299

Darmalaksana, W. (2022). Hukum Islam (W. Darmalaksana, Ed.; 1st ed.). SEentra Publikasi
Indonesia.
https://books.google.com/books?hl=en&Ir=&id=a0OztDWAAQBAJ&oi=fnd&pg=PA1
&dg=buku+hukum-+islam&ots=x7P_KdUWvO&sig=B54d4-CB_VkYIgDi-
Y_AvXualps

Dewi, L., & Dewi, D. A. (2022). Implementasi nilai-nilai Pancasila terhadap kehidupan di era
globalisasi. Jurnal Pendidikan Tambusai, 6(2), 9809-9815.

Fadli, M. (2024). Pengakuan dan perlindungan negara terhadap hukum adat dalam mendorong
kepatuhan hukum berbasis nilai-nilai budaya lokal di Indonesia. Majalah Hukum
Nasional, 54(2), 283-314. https://doi.org/10.33331/mhn.v54i2.896

Febriansyah Ramadhan, Noer Wahid, D., & Nabil Nizam. (2023). Hubungan negara dan
agama: Telaah hukum dan putusan pengadilan. In F. Ramadhan, D. N. Wahid, & N.
Nizam (Eds.), Japhtn-Han (Vol. 2, Issue 1). https://doi.org/10.55292/japhtnhan.v2i1.58

Goleman, D., Boyatzis, R., & Mckee, A. (2019). Amandemen UUD 1945 antara mitos dan
pembongkaran. Journal of Chemical Information and Modeling, 53(9).



https://doi.org/10.62383/aktivisme.v2i2.889
https://doi.org/10.59581/jhsp-widyakarya.v3i2.4897
https://doi.org/10.21776/ub.jppol.2025.7.1.4
https://doi.org/10.61159/sahaja.v2i2.148
https://doi.org/10.62383/pk.v2i1.299
https://doi.org/10.33331/mhn.v54i2.896
https://doi.org/10.55292/japhtnhan.v2i1.58

Pemikiran Ahmad Mustain Nasoha Tentang Relasi Konstitusi dan Syariat Islam dalam Perspektif
Kewarganegaraan Indonesia

Gunawan, E. (2017). Relasi agama dan negara. KURIOSITAS: Media Komunikasi Sosial Dan
Keagamaan, 10(2), 1-21. https://doi.org/10.35905/kur.v10i2.589

Gusman, D. (2023). Keadilan dalam perspektif konstitusionalisme. UNES Journal of Swara
Justisia, 7(1), 284. https://doi.org/10.31933/ujsj.v7i1.330

Handoko, A. (2023). Relasi agama dan negara dalam tafsir al-Nukat wa al-‘Uytn karya al-
Mawardi disertasi. Accident Analysis and Prevention, 183(2), 1-470.

Herlius, F., & Sitorus, D. R. (2022). Perkembangan relasi negara dan agama paska reformasi
konstitusi. Media luris, 5(3), 429-448. https://doi.org/10.20473/mi.v5i3.36810

Inrastuti, L., & Polamolo, S. (2019). Hukum tata negara dan reformasi konstitusi di Indonesia.
Hukum Tata Negara, 1-208.
http://ejurnal.unisri.ac.id/index.php/bkhtn/article/viewFile/3075/2637

Kaelan, M. S. (2016). Pendidikan Pancasila (Reformasi). Capaian Pembelajaran, 2-21.

Kewuel, H. K., Budiyanto, A., Fajar, Y., & Kumoro, N. B. (2017). SERI STUDI
KEBUDAYAAN | PLURALISME, MULTIKULTURALISME, DAN BATAS-BATAS
TOLERANSI (H. K. Kewuel, A. Budiyanto, Y. Fajar, & N. B. Kumoro, Eds.).
PROGRAM  STUDI ANTROPOLOGI FAKULTAS ILMU BUDAYA
UNIVERSITAS BRAWIJAYA.

Mayani, W. A. (2013). Perkembangan hukum Islam di Indonesia pada masa kerajaan Islam
sampai dengan masa reformasi. Journal of Chemical Information and Modeling, 53(9),
1689-1699. https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/latihan/article/view/1567

Mualim, R., Zaman, B., & Kususiyanah, A. (2024). Islam, democracy, and human rights: A
critical approach. Proceeding of ICCoLaSS: International Collaboration Conference
on Law, Sharia and Society, June, 26-28.

Nasoha, M. M., Amrulloh, M. F., Nafi, A. T., Alvianto, A., Geovani, N. F., Muhamad, A.,
Nasoha, M., & Farid Geovani, N. (2025). Pancasila sebagai dasar hukum tata negara di
Indonesia:  Implikasi  dan  implementasi.  2(1), 74-82.  https:/litera-
academica.com/ojs/litera/

Nomor, V., Muhamad, A., Nasoha, M., Atgiya, A. N., Wisnu, A. R., Utomo, A. B., & Nafi, I.
(2024). Pengaruh Pancasila terhadap pengaturan hukum adat dalam konstitusi
Indonesia perspektif historis dan yuridis. Pascasarjana Universitas Sebelas Maret,
Indonesia Kebijaksanaan dalam Permusyawaratan/Perwakilan, dan Keadilan Sosial
bagi Seluruh Rakyat 1960.

Nurrohman, N. (2015). Hukum Islam di era demokrasi: Tantangan dan peluang bagi
formalisasi politik syariat Islam di Indonesia. Addin, 9(1), 161-180.

Sofianti, S., Zahra, K. F., Indrianti, & Yumandira, F. (2025). Moralitas sebagai fondasi hukum
dalam pemikiran Aristoteles. Jurnal Kajian Kontemporer Hukum Dan Masyarakat,
4(1), 1-13. https://doi.org/10.11111/dassollen. xXxXxxXxx

Terbuka, U. (2021). Pancasila sebagai dasar dan ideologi negara, UUD NKRI, serta Bhinneka
Tunggal Ika Pancasila sebagai ideologi dan. 1-45.

Toyip, Z., & Rahim, A. (2020). Kedudukan hukum Islam dalam Kkonstitusi/sistem
ketatanegaraan. Asy-Syams: Jurnal Hukum Islam, 1(2), 196-201.

Yuliandri. (2016). Konstitusi dan konstitusionalisme. Jurnal Konstitusi, 7(4), 1-10.
https://doi.org/10.31078/jk741

167 |Jurnal Pendidikan dan Kewarganegara Indonesia- Volume. 2, Nomor. 3, September 2025


https://doi.org/10.35905/kur.v10i2.589
https://doi.org/10.31933/ujsj.v7i1.330
https://doi.org/10.20473/mi.v5i3.36810
http://ejurnal.unisri.ac.id/index.php/bkhtn/article/viewFile/3075/2637
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/latihan/article/view/1567
https://litera-academica.com/ojs/litera/
https://litera-academica.com/ojs/litera/
https://doi.org/10.11111/dassollen.xxxxxxx
https://doi.org/10.31078/jk741

