
 
Jurnal Pendidikan dan Kewarganegara Indonesia 

Volume. 2 Nomor. 3 September 2025 
 e-ISSN: 3063-5497; p-ISSN: 3063-6116, Hal 150-167 

DOI: https://doi.org/10.61132/jupenkei.v2i3.721 
Tersedia: https://ejournal.aripi.or.id/index.php/jupenkei 

Diterima: 29 Juli 2025; Direvisi: 30 Agustus 2025; Diterima: 28 September 2025; Terbit: 30 September 2025 
 
 
 
 

Pemikiran Ahmad Mustain Nasoha Tentang Relasi Konstitusi dan Syariat 

Islam dalam Perspektif Kewarganegaraan Indonesia 
 

Riyana Akhsani1*, Annisa Nur Husna2, Nada Fatma3, Yunifa Rihhadatul ‘Isyiyah4, 

Ardhita Juliani Ardhani5 

1-5 Universitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta, Indonesia 

Email: riyanaakhsani13@gmail.com 1*, annisanurhusna485@gmail.com 2, fatmanada231@gmail.com 3, 

nifaaisy@gmail.com 4, ardhita171@gmail.com 5 

 

*Penulis Korepsondensi: riyanaakhsani13@gmail.com 1 

 
Abstract: This study examines Ahmad Mustain Nasoha’s thoughts on the relationship between the constitution 

and Islamic law (sharia) within the context of Indonesian citizenship. The interaction between religion and the 

state in Indonesia has always been a dynamic discourse, particularly in balancing Islamic values as the majority 

religion with the constitutional principles rooted in Pancasila and the 1945 Constitution. This research employs 

a qualitative method using a literature review approach to analyze Nasoha’s works and perspectives on 

integrating Islamic values into the legal and state systems. The findings reveal that, according to Nasoha, Islamic 

law should not be formalized in a legalistic manner but should function as a moral inspiration and social norm 

within national life. Through the perspective of legal syncretism, Islamic law, customary law, and national law 

can be harmonized to create an inclusive and just legal system. Pancasila serves as a meeting point that bridges 

religious and constitutional principles, allowing Muslims to practice Islamic teachings without conflicting with the 

constitution. Nasoha’s thought offers a moderate and contextual model of citizenship suitable for Indonesia’s 

pluralistic society. 

 

Keywords: Ahmad Mustain Nasoha; Constitution; Islamic Law; Legal Syncretism; Pancasila. 

 

Abstrak: Penelitian ini membahas pemikiran Ahmad Mustain Nasoha mengenai relasi antara konstitusi dan 

syariat Islam dalam konteks kewarganegaraan Indonesia. Hubungan antara agama dan negara di Indonesia selalu 

menjadi wacana dinamis, terutama dalam upaya menyeimbangkan antara nilai-nilai Islam sebagai agama 

mayoritas dan prinsip-prinsip konstitusional yang berlandaskan Pancasila serta UUD 1945. Penelitian ini 

menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka untuk menelaah karya-karya dan pandangan 

Nasoha terkait integrasi nilai-nilai Islam dalam sistem hukum dan kenegaraan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

menurut Nasoha, syariat Islam tidak harus diformalkan secara legalistik, tetapi harus berperan sebagai inspirasi 

moral dan norma sosial dalam kehidupan berbangsa. Melalui pendekatan sinkretisme hukum, hukum Islam, hukum 

adat, dan hukum nasional dapat diharmonisasikan sehingga melahirkan sistem hukum yang inklusif dan 

berkeadilan. Pancasila dipandang sebagai titik temu yang menjembatani antara prinsip religius dan konstitusional, 

serta memungkinkan umat Islam tetap menjalankan syariat tanpa menimbulkan pertentangan dengan konstitusi. 

Pemikiran ini menawarkan model kewarganegaraan yang moderat dan kontekstual bagi masyarakat Indonesia 

yang pluralistik. 

 

Kata Kunci: Ahmad Mustain Nasoha; Hukum Islam; Konstitusi; Pancasila; Sinkretisme Hukum. 

 

1. PENDAHULUAN 

Hubungan antara konstitusi dan syariat Islam di Indonesia selalu menjadi wacana yang 

dinamis dalam diskursus hukum, politik, dan kewarganegaraan, rumitnya relasi agama dan 

negara (politik) ini diuraikan dengan jelas oleh J. Philip Wogemen, ia mengatakan terdapat tiga 

pola umum hubungan politik dan agama. Pertama, pola teokrasi dimana agama menguasai 

negara. Kedua, erastianisme bila yang terjadi adalah sebaliknya, yaitu negara mengkooptasi 

agama, atau negara menguasai agama. Ketiga, hubungan sejajar antara agama dan negara dalam 

pemisahan yang unfriendly dan friendly (Herlius & Sitorus, 2022). Pemisahan yang unfriendly 

https://doi.org/10.61132/jupenkei.v2i3.721
https://ejournal.aripi.or.id/index.php/jupenkei
mailto:riyanaakhsani13@gmail.com
mailto:annisanurhusna485@gmail.com
mailto:fatmanada231@gmail.com
mailto:nifaaisy@gmail.com
mailto:ardhita171@gmail.com
mailto:riyanaakhsani13@gmail.com


 
 

Pemikiran Ahmad Mustain Nasoha Tentang Relasi Konstitusi dan Syariat Islam dalam Perspektif 
Kewarganegaraan Indonesia 

 

 
151    Jurnal Pendidikan dan Kewarganegara Indonesia- Volume. 2, Nomor. 3, September 2025  
 
 
 
 

antara agama dan negara merupakan hal yang mustahil karena kehidupan keagamaan selalu 

memiliki dimensi sosial dan dengan demikian bersentuhan dengan aspek hukum yang menjadi 

wewenang negara. Wogeman menganggap alternatif terbaik adalah pemisahan yang friendly 

meskipun tetap menyimpan persoalan wewenang negara (Febriansyah Ramadhan et al., 2023). 

Indonesia sebagai negara dengan mayoritas penduduk Muslim memiliki sistem hukum 

yang berdasarkan Pancasila dan Undang-Undang Dasar 1945, namun pada saat yang sama 

nilai-nilai Islam tetap memiliki pengaruh kuat dalam tatanan sosial maupun hukum. Diskursus 

reposisi Islam dan negara yang fundamen untuk dimasukkan pada bab agama di dalam UUD 

1945, dalam catatan sejarah konsepsi mengenai agama dan negara yang didalamnya termaktub 

kebebasan beragama yang tanpa disadari telah di mulai sebelum Indonesia merdeka, yaitu pada 

tahun 1940, ketika muncul polemik mengenai hubungan antara negara dan agama yang 

menghadapkan dua tokoh pejuang kemerdekaan terkemuka, yakni Soekarno dan Natsir (Al 

Basry et al., 2023). Keberagaman ini turut memengaruhi hukum yang berlaku di Indonesia 

salah satunya berkenaan dengan Islam beserta hukum agamanya dengan hukum di Negara 

Indonesia. Agar hukum nasional Indonesia menjadi hukum yang akseptable dan adaptable 

maka harus ditempuh Upaya untuk menggali nilai-nilai yang hidup dan diyakini oleh 

masyarakat tanpa melihat atribut baju nilai luhur tersebut baik berupa agama tertentu atau 

kelompok tertentu. Hukum Islam sebagai salah satu bahan baku dalam Pembangunan hukum 

nasional harus bisa mengakomodasi hak-hak umat muslim di Indonesia sehingga dapat 

terpenuhinya hak hak tersebut (Arief Hanif & Aisyah Nurhana, 2023). Perdebatan mengenai 

posisi syariat Islam dalam kerangka konstitusi Indonesia masih berlangsung, terutama terkait 

bagaimana nilai-nilai agama dapat diakomodasi tanpa menggeser prinsip kebangsaan dan 

pluralisme (Kewuel et al., 2017). 

Dalam konteks ini, pemikiran para tokoh intelektual Muslim menjadi penting untuk 

dikaji. Salah satunya adalah Ahmad Muhamad Mustain Nasoha, seorang pemikir kontemporer 

yang menawarkan pandangan tentang relasi antara konstitusi dan syariat Islam dalam 

perspektif kewarganegaraan Indonesia. Pemikirannya menghadirkan tawaran konseptual 

mengenai bagaimana Islam dapat bersinergi dengan konstitusi dalam bingkai negara-bangsa, 

tanpa mengabaikan prinsip demokrasi, kebhinekaan, dan keadilan sosial. Namun demikian, 

pemikiran beliau masih jarang mendapat kajian akademik mendalam, sehingga diperlukan 

penelitian untuk menelaah gagasan tersebut sebagai kontribusi terhadap studi hukum Islam, 

politik, dan kewarganegaraan (Handoko, 2023). 

Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk mengisi kesenjangan ini dengan 

mengembangkan pemahaman yang lebih komprehensif yaitu mendeskripsikan pemikiran 



 
e-ISSN: 3063-5497; p-ISSN: 3063-6116, Hal 150-167 

Ahmad Muhamad Mustain Nasoha tentang hubungan konstitusi dan syariat Islam. 

Menganalisis relevansi pemikiran tersebut dalam konteks kewarganegaraan Indonesia. 

Menunjukkan kebaruan dan kontribusi pemikiran Ahmad Muhamad Mustain Nasoha dalam 

memperkaya wacana akademik mengenai relasi konstitusi dan syariat Islam di Indonesia. 

 

2. METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan 

(library research). Metode ini dipilih karena penelitian tidak dilakukan melalui observasi 

lapangan atau eksperimen, melainkan dengan menelaah pemikiran tokoh, literatur, dan 

dokumen terkait tema penelitian. Fokus utama kajian ini adalah pemikiran Ahmad Mustain 

Nasoha mengenai relasi antara konstitusi dan syariat Islam dalam perspektif kewarganegaraan 

Indonesia. Sumber data penelitian ini ada dua yaitu Sumber primer, berupa karya tulis, artikel, 

dan publikasi yang ditulis oleh Ahmad Mustain Nasoha yang relevan dengan isu konstitusi, 

syariat Islam, dan kewarganegaraan. Sumber sekunder, berupa buku, jurnal, artikel ilmiah, 

hasil penelitian, serta dokumen akademik lain yang membahas relasi konstitusi, syariat Islam, 

dan teori kewarganegaraan di Indonesia. Sumber sekunder, berupa buku, jurnal, artikel ilmiah, 

hasil penelitian, serta dokumen akademik lain yang membahas relasi konstitusi, syariat Islam, 

dan teori kewarganegaraan di Indonesia. 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konstitusi dan Syariat Islam Dalam Pemikiran Ahmad Mustain Nasoha 

Pandangan Ahmad Mustain Nasoha Mengenai UUD 1945 Sebagai Dasar Negara dan 

Konstitusi yang Mengikat Semua Warga Negara 

Sebelum Proklamasi Kemerdekaan Indonesia, Pancasila memang belum ditetapkan 

secara resmi dalam bentuk dokumen tertulis. Namun, nilai-nilai yang terkandung di dalamnya 

sebenarnya telah hidup dan berkembang dalam praktik kehidupan masyarakat Nusantara sejak 

masa lampau. Nilai-nilai tersebut tercermin dalam perilaku, sikap, serta karakter masyarakat 

Indonesia yang memiliki keanekaragaman budaya dan tradisi. Melalui nilai luhur inilah 

masyarakat mampu menafsirkan berbagai persoalan hidup serta menjadikannya pedoman 

dalam membangun hubungan social (Arifin et al., 2023). Setelah kemerdekaan, Pancasila 

diangkat menjadi ideologi fundamental sekaligus pilar utama dalam berdirinya Negara 

Kesatuan Republik Indonesia. Kedudukannya sangat penting karena diakui secara resmi dalam 

Pembukaan Undang-Undang Dasar 1945. Pancasila juga menjadi dasar dalam membentuk 

sistem hukum, mengarahkan tata kelola pemerintahan, serta menuntun perkembangan nilai- 



 
 

Pemikiran Ahmad Mustain Nasoha Tentang Relasi Konstitusi dan Syariat Islam dalam Perspektif 
Kewarganegaraan Indonesia 

 

 
153    Jurnal Pendidikan dan Kewarganegara Indonesia- Volume. 2, Nomor. 3, September 2025  
 
 
 
 

nilai sosial yang berlaku di tengah masyarakat Indonesia. Dengan demikian, Pancasila tidak 

hanya berfungsi sebagai simbol persatuan, tetapi juga sebagai fondasi yang menopang seluruh 

aspek kehidupan berbangsa dan bernegara. Meski demikian, penerapan nilai-nilai Pancasila di 

tengah masyarakat menghadapi tantangan yang cukup kompleks. Permasalahan utama terletak 

pada sejauh mana pemahaman dan pengamalan Pancasila benar-benar diwujudkan dalam 

kebijakan politik, praktik hukum, sistem ekonomi, maupun dinamika social (Terbuka, 2021). 

Selain itu, arus globalisasi, proses modernisasi, serta perubahan sosial yang cepat berpotensi 

memengaruhi cara masyarakat menafsirkan dan mengimplementasikan nilai-nilai Pancasila 

dalam kehidupan sehari-hari. Oleh sebab itu, diperlukan upaya serius untuk mengkaji 

permasalahan yang muncul serta merumuskan solusi yang sesuai agar Pancasila tetap relevan 

sebagai pedoman bangsa di masa kini maupun masa depan (Dewi & Dewi, 2022) 

Tujuan utama dari penelitian ini adalah memperdalam pemahaman mengenai Pancasila, 

baik dari segi peran, makna, maupun prinsip-prinsip nilai yang dikandungnya. Selain itu, 

penelitian ini juga diarahkan untuk menelaah penerapan Pancasila dalam praktik kehidupan 

sehari-hari, sekaligus merumuskan langkah-langkah perbaikan demi mewujudkan kemajuan 

bangsa. Pancasila sebagai dasar negara harus benar-benar dipahami oleh seluruh lapisan 

masyarakat, khususnya generasi muda, karena ancaman terhadap persatuan bangsa tidak 

hanya datang dari luar negeri, tetapi juga dapat tumbuh dari dalam negeri sendiri. Oleh karena 

itu, masyarakat Indonesia perlu terus diberikan pendidikan tentang empat pilar kebangsaan, 

yaitu Pancasila, Undang-Undang Dasar 1945, Negara Kesatuan Republik Indonesia, serta 

semboyan Bhinneka Tunggal Ika. Pendidikan mengenai empat pilar ini diharapkan dapat 

menumbuhkan kesadaran nasionalisme, terutama di kalangan pemuda, sehingga mereka dapat 

menjadi garda terdepan dalam mewujudkan cita-cita dan tujuan nasional. Hingga kini, bangsa 

Indonesia telah menunjukkan perkembangan dan pertumbuhan yang signifikan, terbukti dari 

berbagai prestasi dan pencapaian di tingkat internasional. Hal ini menjadi bukti bahwa dengan 

berlandaskan Pancasila, Indonesia mampu berkembang sekaligus mempertahankan identitas 

dan jati diri sebagai bangsa yang berdaulat (Ahmad Muhamad Mustain Nasoha, Ashfiya Nur 

Atqiya, et al., 2025). 

Konstitusi dan konstitusionalisme merupakan dua konsep yang saling berkaitan 

sekaligus memperkuat satu sama lain. Secara etimologis, konstitusi diartikan sebagai 

seperangkat aturan atau ketentuan yang mengatur sistem ketatanegaraan. Istilah ini berasal dari 

bahasa Prancis constituer yang berarti “membentuk,” yang dalam konteks ketatanegaraan 

dipahami sebagai tindakan membentuk negara, menyusun kerangka negara, atau menyatakan 

keberadaan suatu negara (Inrastuti & Polamolo, 2019). Sementara itu, konstitusionalisme dapat 



 
e-ISSN: 3063-5497; p-ISSN: 3063-6116, Hal 150-167 

dimaknai sebagai suatu paham yang menekankan adanya pembatasan terhadap kekuasaan 

negara serta perlindungan hak-hak rakyat melalui konstitusi. Dengan kata lain, konstitusi 

berfungsi sebagai instrumen untuk mewujudkan konstitusionalisme, sedangkan 

konstitusionalisme merupakan semangat yang terkandung di dalam konstitusi. Keduanya 

memiliki hubungan yang erat: konstitusi berperan sebagai wadah, sementara 

konstitusionalisme menjadi isi yang harus dijaga melalui wadah tersebut (Gusman, 2023) 

Apabila dibahas lebih jauh, pembahasan tentang konstitusi dan konstitusionalisme 

mencakup dua aspek. Pertama, konstitusi sebagai produk hukum, yang menekankan pada 

proses bagaimana konstitusi dirumuskan, dibentuk, dan diubah. Kedua, konstitusi sebagai 

sarana untuk mewadahi prinsip konstitusionalisme, yang berfokus pada materi muatan 

konstitusi itu sendiri, termasuk mekanisme pembatasan kekuasaan negara agar tidak 

sewenang- wenang serta tetap berorientasi pada kesejahteraan rakyat. Sebagai perbandingan, 

Jimly Asshiddiqie dalam karyanya Konstitusi dan Konstitusionalisme di Indonesia mengulas 

berbagai isu yang berkaitan dengan topik ini. Di antaranya mencakup persoalan 

penyelenggaraan negara, prinsip demokrasi dan nomokrasi, struktur dan fungsi organ negara, 

pemisahan kekuasaan, sistem peraturan perundang-undangan, hingga agenda strategis 

pembaruan sistem hukum nasional.(Yuliandri, 2016) 

Posisi Syariat Islam Menurut Ahmad Mustain Nasoha: Apakah sebagai inspirasi moral, 

sumber hukum atau norma sosial dalam masyarakat 

a. Inspirasi moral 

Manusia memiliki akal yang memungkinkan untuk membedakan antara yang 

baik dan yang buruk berdasarkan prinsip moral. Menurut Aristoteles, kebajikan terdiri 

atas nilai-nilai moral, dan individu yang berkeutamaan akan senantiasa bertindak benar, 

tidak hanya demi kepentingannya sendiri, tetapi juga untuk kebaikan orang lain. 

Moralitas berperan penting dalam membentuk hukum yang adil, sebab hukum yang 

ideal harus sejalan dengan nilai-nilai etis yang hidup dalam masyarakat.Pada awalnya, 

hukum dipandang sebagai ketetapan ilahi yang tidak dapat diganggu gugat. Namun, 

seiring perkembangan zaman, lahir konsep hukum alam yang bersumber dari akal 

manusia dan bersifat universal. Aristoteles membagi hukum ke dalam dua kategori: 

pertama, hukum alam (hukum kodrat) yang bersifat tetap dan universal; kedua, hukum 

positif yang dibuat manusia serta dapat berubah sesuai dengan kebutuhan 

masyarakat.(Sofianti et al., 2025) 

b. Inspirasi norma sosial dalam masyarakat 

Setiap perilaku manusia dalam kehidupan bermasyarakat dibatasi oleh nilai dan 



 
 

Pemikiran Ahmad Mustain Nasoha Tentang Relasi Konstitusi dan Syariat Islam dalam Perspektif 
Kewarganegaraan Indonesia 

 

 
155    Jurnal Pendidikan dan Kewarganegara Indonesia- Volume. 2, Nomor. 3, September 2025  
 
 
 
 

norma sosial. Tujuannya adalah menjaga ketertiban, menciptakan ketentraman, serta 

mencegah terjadinya konflik. Nilai merupakan sesuatu yang dianggap penting dan 

benar, sedangkan norma adalah aturan yang mengikat perilaku manusia berdasarkan 

nilai tersebut. Dengan demikian, nilai menjadi dasar lahirnya norma. Nilai bersifat 

relatif karena dapat berbeda antara individu, sedangkan norma bersifat mengikat dan 

wajib ditaati. Beberapa jenis nilai menurut Notonegoro meliputi: nilai material, nilai 

vital, dan nilai kerohanian (kebenaran, keindahan, kebaikan, dan religius). Nilai sosial 

sendiri terbentuk melalui proses interaksi dan diwariskan dari generasi ke generasi. 

Norma berfungsi untuk mengatur perilaku agar sesuai dengan nilai yang berlaku, 

menciptakan ketertiban, serta memberi sanksi bagi pelanggar. Berdasarkan sifatnya, 

norma dibedakan menjadi formal (dibuat lembaga resmi, misalnya undang-undang) dan 

nonformal (aturan tidak tertulis yang lahir dari kebiasaan). Berdasarkan kekuatan 

mengikatnya, norma dibedakan menjadi 

c. Dialektika antara konstitusi sebagai hukum positif dan syariat islam sebagai hukum 

normatif-religius 

Hukum Islam pada prinsipnya telah lama hidup dalam kesadaran hukum 

masyarakat Islam di Indonesia, seiring dengan pertumbuhan dan perkembangan agama 

Islam itu sendiri. Hak ini dapat ditelusuri pada masa awal masuknya Islam ke Indonesia 

(Darmalaksana, 2022). Oleh karena itu, pada prinsipnya Islam telah diterima oleh 

bangsa Indonesia jauh sebelum penjajah datang ke Indonesia. Waktu penjajah Belanda 

tiba di Indonesia (Hindia Belanda) mereka menyaksikan kenyataan bahwa di Hindia 

Belanda, sudah terdapat hukum yang berlaku, yaitu agama yang dianut oleh penduduk 

Hindia Belanda, seperti Islam, Hindu, Budha dan Nasrani, disamping hukum adat 

bangsa Indonesia (adatretch). Berlaku Hukum Islam bagi sebagain besar penduduk 

Hindia Belanda yang berkaitan dengan munculnya kerajaan kerajaan Islam setelah 

runtuhnya kerajaan Majapahit pada sekitar tahun 1518 M. Menurut C. Snouck 

Hurgronje sendiri bahwa pada abad ke 16 di Hindia Belanda sudah muncul kerajaan-

kerajaan Islam, seperti di Mataram, Banten dan Cirebon yang berangsur-angsur 

mengislamkan penduduknya. Tidak dapat dipungkiri, jauh sebelum terlembagakan 

dalam bangunan negara, Islam secara kultural telah berakar dalam kesadaran hukum 

masyarakat dan telah menjadi bagian penting dari kebudayaan Indonesia.Menguraikan 

sejarah perjalanan nilai-nilai agama, khususnya agama Islam dalam konstitusi, pada 

dasarnya merupakan bentuk perjuangan eksistensi. Dari perspektif tersebut, diungkap 

bagaimana pola hubungan antara Islam dan Undang-Undang Dasar 1945 (Toyip & 



 
e-ISSN: 3063-5497; p-ISSN: 3063-6116, Hal 150-167 

Rahim, 2020). 

Perspektif kewarganegaraan indonesia 

Kewarganegaraan dalam arti formal mengandung arti kaitannya dengan salah satu 

unsur atau syarat adanya negara, yattu kewarganegaraan yang diartikan sebagai "warga negara". 

Di dalam pengertian formal terkandung dimensi-dimensi yang luas, sehingga kewarganegaraan 

dalam pengertian formal juga dapat disebut dalam pengertian yang luas. Aspek hukum yang 

melingkupi kewarganegaraan dalam arti formal merupakan bidang hukum ketatanegaraan, 

sebab menyangkut hukum yang mengatur seluk beluk hubungan antara negara dengan warga 

negara. Dengan demikian, makna (hukum) dari konsepsi kewarganegaraan juga mencakup 

aspek- aspek yang luas, karena menyangkut hubungan hukum, akibat hukum, fungsi hukum, 

dan hak dan kewajiban. 

Makna kewarganegaraan yang dilihat dari pertalian atau hubungan hukum antara 

negara dengan ssorang individu yang disebut warga negara atau kewarganegaraan yang 

mencerminkan adanya hubungan hukum, lazim dikenai dengan kewarganegaraan dalam 

pengertian yuridis (juridische nationalit). Dengan kata lain, kewarganegaraan yuridis adalah 

kewarganegaraan yang dilihat dari adanya ikatan atau hubungan hukum (derechtsband) antara 

negara dangan orang- orang pribadi (natuurlijke personen). Hubungan hukum tersebut terlihat 

dalam konstruksi bahwa antara negara dengan orpng-orang yang menjadi warga negara 

merupakan komponen-komponen komplementer yang tidak dipisahkan dalam membentuk 

negara. Oleh karena itu, kewarganegaraan dalam arti yuridis mengandung dimensi-dimensi 

yang dapat dilihat dari, baik dari sisi individunya itu sendiri maupun ditinjau dari sudut pandang 

organisasi negara. 

Perspektif Historisa 

a. Asal-usul dan Konteks PancasilaPancasila, sebagai dasar ideologi dan falsafah negara 

Indonesia, dirumuskan pada 18 Agustus 1945 oleh Panitia Persiapan Kemerdekaan 

Indonesia (PPKI). Pancasila terdiri dari lima sila yang masing-masing mencerminkan 

nilai-nilai mendasar untuk kehidupan berbangsa dan bernegara. Kelima sila tersebut 

adalah: Ketuhanan Yang Maha Esa, Kemanusiaan yang Adil dan Beradab, Persatuan 

Indonesia, Kerakyatan yang Dipimpin oleh Hikmat Kebijaksanaan dalam 

Permusyawaratan Perwakilan, dan Keadilan Sosial bagi Seluruh Rakyat Indonesia 

(Kaelan, 2016). Konteks perumusan Pancasila sangat penting untuk memahami 

bagaimana hukum adat diakomodasi dalam sistem hukum nasional. Pada masa itu, 

Indonesia merupakan negara yang sangat beragam dalam hal etnis, budaya, dan sistem 

hukum. Pancasila dirancang untuk menyatukan elemen-elemen yang berbeda ini dalam 



 
 

Pemikiran Ahmad Mustain Nasoha Tentang Relasi Konstitusi dan Syariat Islam dalam Perspektif 
Kewarganegaraan Indonesia 

 

 
157    Jurnal Pendidikan dan Kewarganegara Indonesia- Volume. 2, Nomor. 3, September 2025  
 
 
 
 

satu kerangka hukum dan ideologis yang dapat diterima oleh seluruh rakyat Indonesia 

(Nomor et al., 2024) 

b. Pengakuan dan Integrasi Hukum Adat sejak awal kemerdekaan, pengakuan terhadap 

hukum adat menjadi salah satu fokus utama dalam penyusunan hukum 

nasional.Pancasila, dengan prinsip persatuan dalam keberagaman, memberikan dasar 

filosofi yang mendorong pengakuan hukum adat sebagai bagian dari sistem hukum 

nasional. Prinsip ini dirumuskan untuk memastikan bahwa sistem hukumadat yang telah 

ada di berbagai daerah tidak diabaikan, melainkan diintegrasikan secara harmonis ke 

dalam hukum nasional yang baru dibentuk.Pada tahun-tahun awal kemerdekaan, 

pemerintah mengeluarkan berbagai kebijakan dan undang-undang yang mengakui 

danmelindungi hak-hak masyarakat adat (Fadli, 2024). Contohnya, pada tahun 1950-

an, pemerintah mulai mengimplementasikan kebijakan yang berkaitan dengan hak atas 

tanah dan sumber daya alam untuk masyarakat adat, yang merupakan bagian dari upaya 

untuk melindungi hak-hak tradisional mereka dalam kerangka hukum yang lebih besar 

Perspektif Yuridisa. 

a. Pancasila sebagai Sumber Hukum 

Dalam sistem hukum Indonesia, Pancasila berfungsi sebagai sumber dari segala sumber 

hukum. Prinsip-prinsip dalam Pancasila—seperti keadilan sosial, persatuan, dan 

penghormatan terhadap hak asasi manusia—menjadi pedoman dalam penyusunan dan 

penerapan hukum adat dalam konteks hukum nasional.Pancasila memberikan dasar 

filosofis untuk integrasi hukum adat dalam sistem hukum nasional. Prinsip keadilan 

sosial, misalnya, mendorong perlindungan hak-hak masyarakat adat dan memastikan 

bahwa hukum adat diterapkan dengan adil dan sesuai dengan prinsip-prinsip negara 

kesatuan (Nasoha et al., 2025) 

b. Pengaturan dalam Konstitusi UUD 1945 mengatur pengakuan hukum adat dalam Pasal 

18B ayat (2), yang menyebutkan bahwa negara mengakui dan menghormati satuan-

satuan masyarakat hukum adat beserta hak-haknya selama masih hidup dan sesuai 

dengan perkembangan masyarakat serta prinsip Negara Kesatuan Republik 

Indonesia.Pengakuan konstitusional ini mencerminkan komitmen negara untuk 

melindungi dan menghormati hukum adat sebagai bagian dari kerangka hukum 

nasional. Pasal ini bertujuan untuk mengakomodasi keberagaman masyarakat hukum 

adat dan memastikan bahwa hak-hak mereka tetap terlindungi dalam sistem hukum 

yang berlaku secara nasional (Abdurrahman, 2015). 

c. Implementasi dan Tantangan Implementasi hukum adat dalam kerangka hukum 



 
e-ISSN: 3063-5497; p-ISSN: 3063-6116, Hal 150-167 

nasional diatur melalui berbagai undang-undang dan peraturan. Contohnya adalah UU 

No. 5 Tahun 1960 tentang Peraturan Dasar Pokok- Pokok Agraria, yang mengakui hak 

ulayat masyarakat adat atas tanah. Undang-undang ini menunjukkan bagaimana hukum 

adat diintegrasikan dalam sistem hukum nasional dengan memberikan perlindungan 

terhadap hak-hak tradisional masyarakat adat dalam konteks hukum agraria.Namun, 

tantangan dalam implementasi hukum adat sering kali muncul, terutama dalam hal 

penyesuaian dengan hukum nasional yang berlaku. Konteks lokal yang sangat beragam 

secara budaya dan sosial memerlukan pendekatan yang sensitif dan adaptif. Konflik 

antara hukum adat dan hukum nasional, serta kesulitan dalam penerapan hukum adat 

di wilayah yang memiliki kekhasan lokal, merupakan beberapa tantangan yang harus 

diatasi untuk memastikan integrasi yang harmonis (Nomor et al., 2024). 

Dalam perspektif kewarganegaraan pandangan Ahmad Mustain Nasoha dalam konteks 

kewarganegaraan Kewarganegaraan merupakan elemen fundamental dalam kehidupan 

bernegara karena memberikan status hukum yang sah dan menjamin hak serta 

kewajiban individu di hadapan negara. Di tengah arus globalisasi dan mobilitas 

manusia lintas negara, konsep ini semakin kompleks, khususnya ketika dihadapkan 

pada persoalan identitas agama, etnis, dan ideologi. Perspektif hukum nasional 

Status Kewarganegaraan dalam Hukum Islam: Studi Kasus Muslim Minoritas 

di Negara Non-Islam modern umumnya memandang kewarganegaraan sebagai alat 

administratif yang netral, namun dalam praktiknya, terdapat ketimpangan dalam 

pengakuan dan perlindungan terhadap warga dari latar belakang minoritas. Hal ini 

menjadi tantangan besar bagi sistem hukum nasional untuk menjamin prinsip keadilan 

tanpa diskriminasi. Dalam perspektif hukum Islam, kewarganegaraan bukan hanya 

sekadar status legal, tetapi juga berkaitan erat dengan konsep ummah, yaitu komunitas 

global Muslim yang terikat oleh iman dan solidaritas sosial. Hukum Islam 

mengajarkan nilai kesetaraan dan keadilan universal, termasuk kepada non-Muslim, 

dan menyediakan perlindungan atas hak-hak mendasar manusia. Konsep ini diperkuat 

oleh prinsip maqashid al-shariah, yang bertujuan menjaga kehidupan, akal, harta, 

agama, dan keturunan. Dalam konteks negara-negara Muslim seperti Indonesia, 

tantangan muncul ketika nilai-nilai universal Islam dileburkan ke dalam kerangka 

hukum nasional yang pluralistik (Ahmad Muhamad Mustain Nasoha, Ashfiya Nur, et 

al., 2025) 

Dalam perspektif kewarganegaraan warga negara muslim tetap bisa 

menjalankan kewajiban syariat sekaligus loyal terhadap konstitusi Islam tidak 



 
 

Pemikiran Ahmad Mustain Nasoha Tentang Relasi Konstitusi dan Syariat Islam dalam Perspektif 
Kewarganegaraan Indonesia 

 

 
159    Jurnal Pendidikan dan Kewarganegara Indonesia- Volume. 2, Nomor. 3, September 2025  
 
 
 
 

menentukan bentuk negara secara baku, tetapi memberi prinsip etis seperti keadilan, 

musyawarah, dan penghormatan hukum. Hal ini membuka ruang bagi umat Islam untuk 

menafsirkan sistem politik sesuai konteks masing- masing bangsa. Di Indonesia, 

hubungan agama dan negara mengalami dinamika: dari konflik (antagonistik) hingga 

saling mengisi (akomodatif). Pancasila dipandang sebagai titik temu, yang 

memungkinkan umat Islam tetap menjalankan ajaran agama tanpa harus menjadikan 

negara Islam secara formal. Demokrasi dan HAM juga dapat berjalan seiring dengan 

Islam, selama dipahami sebagai sarana menegakkan nilai moral dan etika Islam dalam 

kehidupan bernegara (Gunawan, 2017) 

Relevensi Pemikiran Ahmad Mustain Nasoha di Indonesia Kontemporer 

a. Tantangan implementasi konstitusi di tengah masyarakat muslim mayoritas 

b. Perjuangan Memasukkan Syari’at Islam ke Dalam Konstitusi dan Undang- Undang 

Indonesia. Sejak awal berdirinya Indonesia, sebagian umat Islam merasa penting 

memperjuangkan agar syari’at Islam mendapat tempat dalam konstitusi. Ada tiga alasan 

utama: 

1) Konstitusi sebagai hukum tertinggi dalam negara modern menjadi dasar semua 

peraturan perundang-undangan. 

2) Konsep Negara Islam klasik menekankan bahwa sebuah negara yang memberi 

kebebasan umat Islam menjalankan syari’at dapat disebut dar al- Islam, sebaliknya 

bila tidak, maka tidak bisa disebut demikian. 

3) Keterkaitan syari’at dengan kekuasaan politik, karena hukum Islam tidak hanya 

mengatur urusan pribadi, tetapi juga urusan publik. 

Perdebatan ini tampak pada perumusan dasar negara. Sebagian tokoh menginginkan 

Islam sebagai dasar, sementara yang lain menghendaki nasionalisme. Kompromi lahir melalui 

Piagam Jakarta yang memadukan keduanya. Namun, karena ada keberatan dari wilayah timur 

Indonesia yang mayoritas non-Muslim, tujuh kata dalam sila pertama Piagam Jakarta akhirnya 

diganti dengan “Ketuhanan Yang Maha Esa”. 

Meski demikian, sebagian umat Islam tetap memperjuangkan agar tujuh kata tersebut 

kembali dimasukkan. Bahkan kekecewaan atas tidak adanya jaminan konstitusional bagi 

pelaksanaan syari’at turut melatarbelakangi lahirnya gerakan Darul Islam/Tentara Islam 

Indonesia (DI/TII) di bawah Kartosuwiryo dan dukungan Daud Beureu-eh di Aceh. Konflik 

ini berakhir setelah Aceh diberi status Daerah Istimewa pada 1959. 

Isu Piagam Jakarta muncul lagi dalam sidang konstituante, namun perdebatan buntu 

hingga akhirnya Sukarno mengeluarkan Dekrit 5 Juli 1959 yang menyatakan UUD 1945 



 
e-ISSN: 3063-5497; p-ISSN: 3063-6116, Hal 150-167 

berlaku kembali dan Piagam Jakarta menjiwai konstitusi. Pasca-reformasi, wacana 

pengembalian tujuh kata sempat dibicarakan dalam amandemen UUD, tetapi tetap gagal. 

Walau begitu, upaya memasukkan nilai-nilai syari’at Islam ke dalam undang-undang tetap 

berlanjut. 

Upaya Memasukkan Syari’at Islam dalam Undang-Undang dan Peraturan Daerah 

Ketiadaan klausul eksplisit dalam konstitusi tidak berarti syari’at Islam tidak diakomodasi. 

Buktinya, lahir sejumlah aturan yang bernafaskan syari’at seperti UU Perkawinan, Peradilan 

Agama, Perbankan Syari’ah, Pengelolaan Zakat, dan Kompilasi Hukum Islam. Di era 

reformasi dan otonomi daerah, muncul pula berbagai peraturan daerah (perda syari’at) di lebih 

dari 20 kabupaten/kota. Namun perda ini menuai kritik karena dianggap diskriminatif dan 

berpotensi melanggar prinsip demokrasi serta hak-hak minoritas. Kritik juga menyoroti bahaya 

tyranny of majority dan illiberal democracy jika hukum dibuat semata-mata berdasarkan suara 

mayoritas tanpa perlindungan kebebasan sipil Tantangan Penerapan Syari’at Islam Melalui 

Negara (Agustinus & Dewantara, 2018) 

Sejak masa klasik, perdebatan muncul apakah hukum Islam perlu diformalkan negara. 

Misalnya, Khalifah Umayyah pernah meminta Imam Malik menjadikan al-Muwatta’ sebagai 

rujukan tunggal, tetapi ditolak karena dikhawatirkan akan menyempitkan khazanah hukum 

Islam. Formalisasi syari’at melalui undang-undang memiliki sisi positif, yaitu memberi standar 

hukum yang seragam. Namun sisi negatifnya: (a) Membatasi kreativitas hakim dan ijtihad. (b) 

Berpotensi tidak sesuai dengan kondisi sosial tertentu. (c) Cepat ketinggalan zaman, seperti 

terlihat pada Kompilasi Hukum Islam yang kini banyak dikritik. 

Tantangan juga datang dari kalangan yang menolak formalisasi. Mereka menilai hal itu 

menjadikan umat Islam lebih takut pada penguasa ketimbang pada Allah. NU dan 

Muhammadiyah misalnya, lebih memilih hukum nasional, dengan alasan syari’at seharusnya 

dijalankan secara sadar sebagai norma etika, bukan karena paksaan negara (Mayani, 2013) 

Kasus penerapan syari’at di Aceh sering dijadikan pelajaran, karena dianggap justru 

dimanfaatkan kelompok konservatif untuk mengekang kebebasan, menindas perempuan, dan 

bertentangan dengan tradisi lokal maupun semangat Islam yang rahmatan lil ‘alamin. Kritik 

juga diarahkan pada bahaya authoritarianism agama, di mana tafsir tertentu dipaksakan atas 

nama mandat suci Tuhan, yang pada akhirnya bisa melahirkan religious totalitarianism. 

Banyak tokoh menegaskan, syari’at yang dipaksakan lewat negara tidak otomatis 

membuat masyarakat lebih saleh, malah bisa melahirkan kemunafikan. Kesalehan yang sejati 

seharusnya lahir dari kesadaran dan proses internalisasi pribadi, bukan tekanan eksternal 

(Nurrohman, 2015). 



 
 

Pemikiran Ahmad Mustain Nasoha Tentang Relasi Konstitusi dan Syariat Islam dalam Perspektif 
Kewarganegaraan Indonesia 

 

 
161    Jurnal Pendidikan dan Kewarganegara Indonesia- Volume. 2, Nomor. 3, September 2025  
 
 
 
 

Dalam tantangan implementasi demokrasi dalam konteks negara konstitusi:Studi Kasus 

pada Sistem Hukum Indonesia. Demokrasi merupakan dasar penting bagi negara-negara yang 

ingin membangun sistem pemerintahan yang inklusif dan partisipatif. Namun, penerapan 

demokrasi dalam kerangka negara konstitusional tidak selalu berjalan lancar. Indonesia, dengan 

sistem hukum yang berlandaskan UUD 1945, masih menghadapi berbagai tantangan dalam 

mengimplementasikan prinsip-prinsip demokrasi secara konsisten. Meskipun sejak era 

reformasi 1998 demokrasi telah menjadi pilihan sistem pemerintahan, praktik demokrasi di 

Indonesia kerap terkendala ketika diterjemahkan ke dalam kebijakan dan praktik politik sehari-

hari. 

Perubahan terhadap UUD 1945 yang dulunya dianggap “sakral” menjadi bagian dari 

upaya melakukan penataan ulang kehidupan berbangsa dan bernegara. Amandemen ini dapat 

dipandang sebagai bentuk “kontrak sosial baru” antara negara dan warga negara, yang 

bertujuan untuk mewujudkan sistem pemerintahan yang lebih demokratis, inklusif, serta 

seimbang dalam relasi antar lembaga negara. Dengan demikian, perubahan konstitusi menjadi 

agenda penting yang tidak bisa diabaikan (goleman, daniel; boyatzis, Richard; Mckee, 2019). 

Sejarah pemerintahan Indonesia mencatat bahwa berbagai sistem pernah diterapkan. 

Namun sejak reformasi 1998, sistem demokrasi tetap bertahan hingga saat ini. Walaupun masih 

menyisakan banyak kekurangan, demokrasi telah memberi ruang kebebasan yang lebih luas, 

terutama dalam hal kebebasan berpendapat dan kebebasan pers. Setiap warga negara kini 

memiliki kesempatan yang sama untuk menyampaikan aspirasi serta terlibat dalam 

pengambilan keputusan politik yang dapat memengaruhi kehidupan mereka. Dengan demikian, 

demokrasi tidak hanya menjadi mekanisme pemerintahan, tetapi juga sarana untuk 

mewujudkan kedaulatan rakyat secara nyata (Nurrohman, 2015). 

Islam dan demokrasi merupakan dua konsep besar yang kerap diperdebatkan, 

khususnya di negara-negara dengan mayoritas penduduk Muslim. Demokrasi modern 

menekankan kebebasan individu, partisipasi politik, dan pluralisme, sementara sebagian 

interpretasi konservatif terhadap nilai-nilai Islam sering dianggap bertentangan dengan prinsip 

tersebut. Namun, pada dasarnya Islam juga mengandung nilai-nilai yang sejalan dengan 

demokrasi, seperti keadilan, persamaan, musyawarah, serta tanggung jawab sosial. Hal ini 

menunjukkan adanya ruang kompatibilitas antara Islam dan demokrasi, dengan perdebatan 

lebih banyak muncul pada aspek interpretasi dan implementasi yang dipengaruhi oleh sejarah, 

budaya, dan kondisi sosial-politik masing-masing negara (Mualim et al., 2024). 

Indonesia sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia menghadirkan 

studi kasus yang unik dalam mengintegrasikan Islam dan demokrasi. Sejak Reformasi 1998, 



 
e-ISSN: 3063-5497; p-ISSN: 3063-6116, Hal 150-167 

demokrasi dijadikan sistem politik utama dan membawa transformasi signifikan. Meski 

demikian, tantangan tetap muncul, antara lain radikalisme, intoleransi, serta politik identitas 

yang dapat menghambat harmoni antara nilai Islam dan demokrasi. Selain itu, pluralisme agama 

dan budaya di Indonesia memberikan dinamika tersendiri yang membedakan pengalaman 

Indonesia dari negara Muslim lainnya (Alfanny et al., 2025). 

Hasil survei menunjukkan bahwa sekitar 70% masyarakat Indonesia meyakini nilai-

nilai demokrasi selaras dengan ajaran Islam, sementara 25% menilai masih terdapat kendala 

dalam penerapannya, terutama terkait perbedaan interpretasi hukum Islam serta keseimbangan 

antara syariah dan hukum sekuler. Data ini menggambarkan adanya dukungan kuat terhadap 

integrasi Islam dan demokrasi, namun juga menegaskan perlunya strategi untuk mengatasi 

hambatan struktural maupun kultural. 

Penelitian ini memiliki kebaruan dalam mengeksplorasi kompatibilitas Islam dan 

demokrasi dalam konteks Indonesia. Tidak hanya mengidentifikasi tantangan, kajian ini juga 

menyoroti solusi potensial melalui moderasi, penguatan tradisi lokal seperti musyawarah, serta 

peran masyarakat sipil dalam mewujudkan demokrasi yang inklusif dan berkelanjutan. Lebih 

jauh, pengalaman Indonesia diharapkan dapat memberikan pelajaran penting bagi negara-

negara Muslim lain dalam upaya mengintegrasikan nilai agama dengan tata kelola demokratis. 

Urgensi penelitian ini semakin kuat di tengah meningkatnya tantangan global, seperti 

radikalisme agama, intoleransi, dan polarisasi politik berbasis identitas. Dalam konteks 

tersebut, Indonesia memiliki posisi strategis sebagai model negara Muslim yang mampu 

mengelola pluralisme dan demokrasi tanpa meninggalkan nilai-nilai keagamaannya. Temuan 

dari penelitian ini diharapkan dapat menjadi landasan dalam merumuskan kebijakan dan 

pendekatan baru bagi pengembangan sistem politik yang harmonis antara Islam dan demokrasi, 

baik di Indonesia maupun di negara-negara Muslim lainnya. 

Relevansi pemikiran Ahmad Mustain Nasoha untuk menjembatani ketegangan antara 

kelompok yang menginginkan formalisasi syariat islam dengan kelompok yang 

menekankan konstitusionalisme pancasila 

Pancasila sebagai dasar ideologi dan falsafah negara Indonesia memiliki peran yang 

sangat penting dalam pembentukan sistem hukum nasional. Di tengah keberagaman agama dan 

keyakinan masyarakat Indonesia, termasuk Islam sebagai agama mayoritas, Pancasila 

berfungsi sebagai landasan yang mempersatukan seluruh elemen bangsa dalam kerangka 

Negara Kesatuan Republik Indonesia. Dalam konteks pembentukan hukum Islam, relevansi 

Pancasila tampak melalui penerapan prinsip-prinsip dasar yang menjunjung tinggi nilai 

pluralisme, keadilan sosial, dan kemanusiaan. Hukum Islam, yang memiliki akar sejarah dan 



 
 

Pemikiran Ahmad Mustain Nasoha Tentang Relasi Konstitusi dan Syariat Islam dalam Perspektif 
Kewarganegaraan Indonesia 

 

 
163    Jurnal Pendidikan dan Kewarganegara Indonesia- Volume. 2, Nomor. 3, September 2025  
 
 
 
 

budaya yang kuat di Indonesia, perlu diselaraskan dengan nilai-nilai Pancasila agar 

penerapannya dapat berjalan secara inklusif, adil, dan sesuai dengan karakter masyarakat yang 

majemuk. Konsep sinkretisme hokum yakni upaya menggabungkan dan menyelaraskan 

berbagai sistem hukum, termasuk hukum Islam, hukum adat, dan hukum nasionalmenjadi 

pendekatan penting dalam memahami bagaimana hukum Islam dapat diintegrasikan ke dalam 

sistem hukum Indonesia tanpa mengabaikan nilai-nilai kebangsaan yang bersumber dari 

Pancasila. 

Melalui perspektif ini, norma-norma hukum Islam dijembatani dengan prinsip-prinsip 

dasar negara seperti Ketuhanan yang berkebudayaan, Kemanusiaan yang adil dan beradab, 

serta Persatuan Indonesia. Dengan demikian, relevansi Pancasila dalam pembentukan hukum 

Islam di Indonesia menunjukkan bahwa meskipun hukum Islam memiliki posisi signifikan 

dalam kehidupan masyarakat Muslim, penerapannya tetap harus berada dalam koridor 

konstitusional yang berasaskan Pancasila.Hal ini menggambarkan adanya keharmonisan antara 

ajaran agama dan komitmen terhadap nilai-nilai kebangsaan, dengan tetap menegakkan 

penghormatan terhadap pluralisme, keadilan sosial, dan semangat persatuan bangsa (Ashfiya 

Nur Atqiya et al., 2024). 

Pancasila sebagai Dasar Negara. Pancasila merupakan dasar negara Republik Indonesia 

yang secara resmi ditetapkan pada 18 Agustus 1945. Sebagai ideologi nasional, Pancasila 

memuat lima sila yang mencerminkan nilai-nilai universal sekaligus khas Indonesia, yaitu: (a) 

Ketuhanan Yang Maha Esa. (b) Kemanusiaan yang Adil dan Beradab. (c) Persatuan Indonesia. 

(d) Kerakyatan yang Dipimpin oleh Hikmat Kebijaksanaan dalam 

Permusyawaratan/Perwakilan, dan (e) Keadilan Sosial bagi Seluruh Rakyat Indonesia. 

Kelima sila tersebut berfungsi sebagai pedoman moral dan filosofis dalam membangun 

kehidupan berbangsa, termasuk dalam pembentukan sistem hukum nasional 

Hukum Islam di Indonesia mencakup berbagai aspek kehidupan, mulai dari hukum 

perdata, pidana, hingga tata usaha negara. Dalam praktiknya, penerapan hukum Islam bersifat 

terbatas dan kontekstual, terutama dalam bidang hukum keluarga seperti perkawinan, 

perceraian, dan warisan. Implementasi ini diatur melalui perangkat hukum positif, misalnya 

Undang- Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan dan Undang-Undang Nomor 7 

Tahun 1989 tentang Peradilan Agama. Dengan demikian, hukum Islam diakui sebagai bagian 

dari sistem hukum nasional, namun tetap berada dalam kerangka konstitusional yang 

berlandaskan Pancasila. 

Sinkretisme hukum mengacu pada proses penyatuan atau integrasi berbagai sistem 

hukum menjadi satu tatanan yang harmonis. Dalam konteks Indonesia, sinkretisme hukum 



 
e-ISSN: 3063-5497; p-ISSN: 3063-6116, Hal 150-167 

menggambarkan upaya untuk menggabungkan nilai-nilai hukum Islam dengan prinsip-prinsip 

hukum nasional yang berakar pada Pancasila. Pendekatan ini memungkinkan terbentuknya 

sistem hukum yang tidak hanya bersumber dari ajaran agama, tetapi juga sejalan dengan nilai- 

nilai kebangsaan dan kemanusiaan. 

Relevansi Pancasila dalam Hukum Islam. Integrasi Nilai Pancasila dalam Hukum Islam 

Sebagai dasar negara, Pancasila memberikan kerangka normatif bagi pembentukan hukum di 

Indonesia. Integrasi nilai-nilai Pancasila ke dalam hukum Islam bertujuan memastikan bahwa 

penerapan hukum Islam tidak bertentangan dengan nilai-nilai universal yang dianut bangsa 

Indonesia. 

Beberapa bentuk keselarasan antara sila-sila Pancasila dan prinsip hukum Islam antara 

lain: (a) Ketuhanan Yang Maha Esa – mencerminkan pengakuan terhadap peran agama dalam 

kehidupan berbangsa; dalam konteks hukum Islam, hal ini berarti penerimaan ajaran Islam 

sebagai bagian dari sistem hukum positif. (b) Kemanusiaan yang Adil dan Beradab – sejalan 

dengan prinsip keadilan dan penghormatan terhadap hak asasi manusia dalam hukum Islam. 

(c) Persatuan Indonesia – menegaskan pentingnya penerapan hukum yang menjaga keutuhan 

dan kesatuan bangsa di tengah keragaman agama serta adat istiadat. (d) Kerakyatan – 

mengisyaratkan bahwa penerapan hukum Islam harus selaras dengan sistem pemerintahan 

yang demokratis dan partisipatif. (e) Keadilan Sosial – menegaskan komitmen hukum Islam 

terhadap pemerataan ekonomi, keadilan distributif, serta perlindungan terhadap kelompok 

lemah. 

Praktik dan Penyesuaian Dalam pelaksanaannya, hukum Islam di Indonesia diadaptasi 

dengan prinsip-prinsip Pancasila dan hukum nasional. Contohnya dapat dilihat pada penerapan 

hukum keluarga Islam melalui peradilan agama yang bekerja di bawah sistem hukum negara. 

Adaptasi ini memastikan agar nilai-nilai keislaman tetap dapat dijalankan tanpa mengabaikan 

prinsip pluralisme dan keadilan sosial yang menjadi ruh Pancasila. 

Tantangan dan Perspektif 

Tantangan Konflik Normatif – Perbedaan prinsip antara hukum Islam dan Pancasila 

terkadang menimbulkan ketegangan dalam implementasi hukum, khususnya dalam hal 

penafsiran nilai keadilan dan kebebasan beragama. Pluralisme Hukum – Keberagaman sistem 

hukum di Indonesia (hukum Islam, hukum adat, dan hukum nasional) menuntut kemampuan 

sinkretisme hukum dalam menyeimbangkan berbagai kepentingan yang hidup dalam 

masyarakat. 

Perspektif Harmonisasi – Upaya penyelarasan hukum Islam dan hukum nasional dapat 

menghasilkan sistem hukum yang lebih inklusif, adil, dan diterima oleh semua golongan 



 
 

Pemikiran Ahmad Mustain Nasoha Tentang Relasi Konstitusi dan Syariat Islam dalam Perspektif 
Kewarganegaraan Indonesia 

 

 
165    Jurnal Pendidikan dan Kewarganegara Indonesia- Volume. 2, Nomor. 3, September 2025  
 
 
 
 

masyarakat. Modernisasi – Penyesuaian hukum Islam dalam konteks nilai-nilai Pancasila 

merupakan langkah menuju pembaruan hukum yang relevan dengan dinamika sosial dan 

tantangan masyarakat modern Indonesia (Ashfiya Nur Atqiya et al., 2024). 

 

4. KESIMPULAN 

Pemikiran Ahmad Mustain Nasoha mengenai hubungan antara konstitusi dan syariat 

Islam mencerminkan upaya harmonisasi antara nilai-nilai religius dan prinsip-prinsip 

kenegaraan dalam konteks Indonesia yang pluralistik. Dalam pandangannya, UUD 1945 dan 

Pancasila bukan hanya sebagai dasar hukum dan konstitusi negara, tetapi juga sebagai landasan 

moral dan ideologis yang mampu menampung aspirasi umat Islam tanpa harus menjadikan 

Indonesia sebagai negara agama. Syariat Islam dalam perspektif Nasoha dipahami tidak semata 

sebagai hukum positif yang harus diformalkan, melainkan sebagai inspirasi moral dan norma 

sosial yang membimbing perilaku masyarakat. Hukum Islam memiliki posisi penting dalam 

membentuk karakter dan sistem hukum nasional, namun penerapannya harus disesuaikan 

dengan prinsip konstitusionalisme dan nilai-nilai kebangsaan yang bersumber dari Pancasila. 

Melalui pendekatan sinkretisme hukum, terjadi proses integrasi antara hukum Islam, 

hukum adat, dan hukum nasional, yang memungkinkan terbentuknya sistem hukum Indonesia 

yang inklusif, adil, dan kontekstual. Pancasila menjadi jembatan yang menghubungkan nilai-

nilai keagamaan dengan semangat nasionalisme, sehingga hukum Islam dapat berfungsi dalam 

koridor konstitusional tanpa menimbulkan konflik ideologis. Dalam konteks kewarganegaraan, 

Nasoha menegaskan pentingnya kesetiaan ganda warga negara Muslim: taat kepada syariat 

Islam sekaligus loyal terhadap konstitusi. Prinsip-prinsip Islam seperti keadilan, musyawarah, 

dan kemanusiaan sejatinya selaras dengan nilai-nilai demokrasi dan hak asasi manusia yang 

dijunjung tinggi oleh konstitusi Indonesia. 

Relevansi pemikiran Ahmad Mustain Nasoha di era kontemporer tampak pada 

kemampuannya menjembatani ketegangan antara kelompok yang menginginkan formalisasi 

syariat dan kelompok yang menekankan konstitusionalisme Pancasila. Pendekatan moderat ini 

memperkuat gagasan bahwa Islam dan demokrasi bukanlah dua hal yang bertentangan, 

melainkan dua entitas yang dapat saling melengkapi dalam mewujudkan kehidupan berbangsa 

yang berkeadilan, beradab, dan berketuhanan. 

 

  



 
e-ISSN: 3063-5497; p-ISSN: 3063-6116, Hal 150-167 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdurrahman, H. (2015). Draft laporan pengkajian hukum tentang. Bphn, 52-82. 

Agustinus, & Dewantara, W. (2018). PRO KONTRA PERDA SYARIAH YANG TERJADI 

DI INDONESIA Di. 32318433. 

Ahmad Muhamad Mustain Nasoha, Ashfiya Nur Atqiya, Hanifah Miftahul Jannah, Viky 

Fatimah, & Nurul Fadilah. (2025). Pendidikan kewarganegaraan dalam perspektif 

Islam: Integrasi nilai-nilai syariah dalam kurikulum pendidikan. Aktivisme: Jurnal Ilmu 

Pendidikan, Politik Dan Sosial Indonesia, 2(2), 40-59. 

https://doi.org/10.62383/aktivisme.v2i2.889 

Ahmad Muhamad Mustain Nasoha, Ashfiya Nur, Ananda Aulia, Rosyidatul Husna, & Gayatri 

Kartika. (2025). Status kewarganegaraan dalam hukum Islam: Studi kasus Muslim 

minoritas di negara non-Islam. Jurnal Hukum Dan Sosial Politik, 3(2), 39-52. 

https://doi.org/10.59581/jhsp-widyakarya.v3i2.4897 

Al Basry, M., Herliani, F., Mubarik, & Absor. (2023). Kedudukan Islam dalam sistem 

ketatanegaraan Indonesia. Jurnal Kewarganegaraan, 7(1), 530-539. 

Alfanny, M. S., Dh, A. Z., Musdalifa, & Muhammad, F. A. (2025). Persinggungan politik Islam 

dan Islam politik: Genealogi dan perkembangan Islam di era Orde Baru. Journal of 

Politics and Policy, 7(1), 60-77. https://doi.org/10.21776/ub.jppol.2025.7.1.4 

Arief Hanif, H., & Aisyah Nurhana. (2023). Eksistensi hukum Islam dalam kancah hukum 

nasional. Sahaja, 2(2), 227-242. https://doi.org/10.61159/sahaja.v2i2.148 

Arifin, S., Sulistiyono Reksoprodjo, A. H., Gustarina Cempaka Timur, F., Strategi Pertahanan, 

F., Pertahanan Republik Indonesia, U., Bogor, K., & Jawa Barat, P. (2023). Pancasila 

sebagai asal mula ideologi bangsa dan negara Indonesia terhadap nilai-nilai 

kebangsaan. Jurnal Kewarganegaraan, 7(2), 2505-2514. 

Ashfiya Nur Atqiya, Ahmad Muhamad Musain Nasoha, Iqbal Ubaidillah, Nabil Dwi 

Nurjannah, Tiara Amalia, & Miftah Nurlina Mufida. (2024). Relevansi Pancasila dalam 

pembentukan hukum Islam di Indonesia: Perspektif sinkretisme hukum. Pemuliaan 

Keadilan, 2(1), 27-36. https://doi.org/10.62383/pk.v2i1.299 

Darmalaksana, W. (2022). Hukum Islam (W. Darmalaksana, Ed.; 1st ed.). SEentra Publikasi 

Indonesia. 

https://books.google.com/books?hl=en&lr=&id=aOztDwAAQBAJ&oi=fnd&pg=PA1

&dq=buku+hukum+islam&ots=x7P_KdUWvO&sig=B54d4-CB_VkYlqDi-

Y_AvXuaIps 

Dewi, L., & Dewi, D. A. (2022). Implementasi nilai-nilai Pancasila terhadap kehidupan di era 

globalisasi. Jurnal Pendidikan Tambusai, 6(2), 9809-9815. 

Fadli, M. (2024). Pengakuan dan perlindungan negara terhadap hukum adat dalam mendorong 

kepatuhan hukum berbasis nilai-nilai budaya lokal di Indonesia. Majalah Hukum 

Nasional, 54(2), 283-314. https://doi.org/10.33331/mhn.v54i2.896 

Febriansyah Ramadhan, Noer Wahid, D., & Nabil Nizam. (2023). Hubungan negara dan 

agama: Telaah hukum dan putusan pengadilan. In F. Ramadhan, D. N. Wahid, & N. 

Nizam (Eds.), Japhtn-Han (Vol. 2, Issue 1). https://doi.org/10.55292/japhtnhan.v2i1.58 

Goleman, D., Boyatzis, R., & Mckee, A. (2019). Amandemen UUD 1945 antara mitos dan 

pembongkaran. Journal of Chemical Information and Modeling, 53(9). 

https://doi.org/10.62383/aktivisme.v2i2.889
https://doi.org/10.59581/jhsp-widyakarya.v3i2.4897
https://doi.org/10.21776/ub.jppol.2025.7.1.4
https://doi.org/10.61159/sahaja.v2i2.148
https://doi.org/10.62383/pk.v2i1.299
https://doi.org/10.33331/mhn.v54i2.896
https://doi.org/10.55292/japhtnhan.v2i1.58


 
 

Pemikiran Ahmad Mustain Nasoha Tentang Relasi Konstitusi dan Syariat Islam dalam Perspektif 
Kewarganegaraan Indonesia 

 

 
167    Jurnal Pendidikan dan Kewarganegara Indonesia- Volume. 2, Nomor. 3, September 2025  
 
 
 
 

Gunawan, E. (2017). Relasi agama dan negara. KURIOSITAS: Media Komunikasi Sosial Dan 

Keagamaan, 10(2), 1-21. https://doi.org/10.35905/kur.v10i2.589 

Gusman, D. (2023). Keadilan dalam perspektif konstitusionalisme. UNES Journal of Swara 

Justisia, 7(1), 284. https://doi.org/10.31933/ujsj.v7i1.330 

Handoko, A. (2023). Relasi agama dan negara dalam tafsir al-Nukat wa al-‘Uyûn karya al-

Mawardi disertasi. Accident Analysis and Prevention, 183(2), 1-470. 

Herlius, F., & Sitorus, D. R. (2022). Perkembangan relasi negara dan agama paska reformasi 

konstitusi. Media Iuris, 5(3), 429-448. https://doi.org/10.20473/mi.v5i3.36810 

Inrastuti, L., & Polamolo, S. (2019). Hukum tata negara dan reformasi konstitusi di Indonesia. 

Hukum Tata Negara, 1-208. 

http://ejurnal.unisri.ac.id/index.php/bkhtn/article/viewFile/3075/2637 

Kaelan, M. S. (2016). Pendidikan Pancasila (Reformasi). Capaian Pembelajaran, 2-21. 

Kewuel, H. K., Budiyanto, A., Fajar, Y., & Kumoro, N. B. (2017). SERI STUDI 

KEBUDAYAAN I PLURALISME, MULTIKULTURALISME, DAN BATAS-BATAS 

TOLERANSI (H. K. Kewuel, A. Budiyanto, Y. Fajar, & N. B. Kumoro, Eds.). 

PROGRAM STUDI ANTROPOLOGI FAKULTAS ILMU BUDAYA 

UNIVERSITAS BRAWIJAYA. 

Mayani, W. A. (2013). Perkembangan hukum Islam di Indonesia pada masa kerajaan Islam 

sampai dengan masa reformasi. Journal of Chemical Information and Modeling, 53(9), 

1689-1699. https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/latihan/article/view/1567 

Mualim, R., Zaman, B., & Kususiyanah, A. (2024). Islam, democracy, and human rights: A 

critical approach. Proceeding of ICCoLaSS: International Collaboration Conference 

on Law, Sharia and Society, June, 26-28. 

Nasoha, M. M., Amrulloh, M. F., Nafi, A. T., Alvianto, A., Geovani, N. F., Muhamad, A., 

Nasoha, M., & Farid Geovani, N. (2025). Pancasila sebagai dasar hukum tata negara di 

Indonesia: Implikasi dan implementasi. 2(1), 74-82. https://litera-

academica.com/ojs/litera/ 

Nomor, V., Muhamad, A., Nasoha, M., Atqiya, A. N., Wisnu, A. R., Utomo, A. B., & Nafi, I. 

(2024). Pengaruh Pancasila terhadap pengaturan hukum adat dalam konstitusi 

Indonesia perspektif historis dan yuridis. Pascasarjana Universitas Sebelas Maret, 

Indonesia Kebijaksanaan dalam Permusyawaratan/Perwakilan, dan Keadilan Sosial 

bagi Seluruh Rakyat 1960. 

Nurrohman, N. (2015). Hukum Islam di era demokrasi: Tantangan dan peluang bagi 

formalisasi politik syariat Islam di Indonesia. Addin, 9(1), 161-180. 

Sofianti, S., Zahra, K. F., Indrianti, & Yumandira, F. (2025). Moralitas sebagai fondasi hukum 

dalam pemikiran Aristoteles. Jurnal Kajian Kontemporer Hukum Dan Masyarakat, 

4(1), 1-13. https://doi.org/10.11111/dassollen.xxxxxxx 

Terbuka, U. (2021). Pancasila sebagai dasar dan ideologi negara, UUD NKRI, serta Bhinneka 

Tunggal Ika Pancasila sebagai ideologi dan. 1-45. 

Toyip, Z., & Rahim, A. (2020). Kedudukan hukum Islam dalam konstitusi/sistem 

ketatanegaraan. Asy-Syams: Jurnal Hukum Islam, 1(2), 196-201. 

Yuliandri. (2016). Konstitusi dan konstitusionalisme. Jurnal Konstitusi, 7(4), 1-10. 

https://doi.org/10.31078/jk741 

https://doi.org/10.35905/kur.v10i2.589
https://doi.org/10.31933/ujsj.v7i1.330
https://doi.org/10.20473/mi.v5i3.36810
http://ejurnal.unisri.ac.id/index.php/bkhtn/article/viewFile/3075/2637
https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/latihan/article/view/1567
https://litera-academica.com/ojs/litera/
https://litera-academica.com/ojs/litera/
https://doi.org/10.11111/dassollen.xxxxxxx
https://doi.org/10.31078/jk741

