
 

Jurnal Cakrawala Pendidikan dan Biologi 
Volume. 2 Nomor. 4 Desember 2025 

e-ISSN : 3089-2503; p-ISSN : 3063-5977, Hal. 190-199 
DOI: https://doi.org/10.61132/jucapenbi.v2i4.945  

Tersedia: https://ejournal.aripi.or.id/index.php/jucapenbi  

Naskah Masuk: 12 November 2025; Revisi: 18 Desember 2025; Diterima: 20 Januari 2026; Terbit: 28 Januari 
2026 

 
 
 

Pemikiran Politik Islam Muhammad Asad dalam Konteks Zaman Modern 
 

Kustiawan1, Nanda Cahya P2, Natasya Ingga Johna3, Desty Yulanda Jonnata4*, Laura5 
1-5 Program Studi Ilmu Pemerintahan, Universitas Maritim Raja Ali Haji, Indonesia 

kustiawan@umrah.ac.id1, nandacahaya2@gmail.com2, Ninggajohana@gmail.com3, destyyulanda@gmail.com4, 

lauradwi1922@gmail.com5 

*Penulis Korespondensi: destyyulanda@gmail.com 

 

Abstract. This study analyzes Muhammad Asad's Islamic political thought, which seeks to unite Islamic spiritual 

values with modern political thought. Asad rejects the limited view that considers Islam merely a ritualistic 

religion, and asserts that Islam is a value system that governs various aspects of life, including politics and 

government. Using a qualitative approach and library research methods, this study explores Asad's ideas on the 

Islamic state, democracy and shura, social justice, and the interaction between religion and the state. The findings 

of this study show that Asad views the Islamic state as an ethical entity that upholds justice, the rule of law, and 

moral responsibility. The concept of shura is understood as a type of moral democracy based on the values of 

justice and public participation. Asad also emphasizes that social justice is an important aspect of Islamic 

government that supports the welfare of society. Asad's thinking rejects both extreme secularism and absolute 

theocracy, and offers a model of Islamic politics that is rational, participatory, and based on morality. The 

relevance of this thinking lies in its ability to provide solutions to the crisis of ethics and justice in modern politics 

through a combination of spirituality and rationality in government. 

 

Keywords: Ethical State; Islamic Politics; Moral Democracy; Muhammad Asad; Social Justice. 

 

Abstrak. Penelitian ini menganalisis pemikiran politik Islam Muhammad Asad yang berusaha menyatukan nilai-

nilai spiritual Islam dengan pemikiran politik modern. Asad menentang pandangan terbatas yang hanya 

menganggap Islam sebagai agama ritual, dan menegaskan bahwa Islam adalah sistem nilai yang mengatur 

berbagai aspek kehidupan, termasuk dalam hal politik dan pemerintahan. Dengan menggunakan pendekatan 

kualitatif dan metode studi pustaka, penelitian ini mengeksplorasi ide-ide Asad mengenai negara Islam, demokrasi 

dan syura, keadilan sosial, serta interaksi antara agama dan negara. Temuan dari penelitian ini menunjukkan 

bahwa Asad melihat negara Islam sebagai entitas etis yang menjunjung tinggi keadilan, supremasi hukum, dan 

tanggung jawab moral. Konsep syura dipahami sebagai jenis demokrasi moral yang berlandaskan pada nilai-nilai 

keadilan dan partisipasi publik. Asad juga menekankan bahwa keadilan sosial adalah aspek penting dalam 

pemerintahan Islam yang mendukung kesejahteraan masyarakat. Pemikiran Asad menolak sekularisme yang 

ekstrem maupun teokrasi yang absolut, dan menawarkan model politik Islam yang rasional, partisipatif, serta 

didasarkan pada moralitas. Relevansi pemikiran ini terletak pada kemampuannya dalam memberikan solusi 

terhadap krisis etika dan keadilan di dalam politik modern melalui perpaduan antara spiritualitas dan rasionalitas 

dalam pemerintahan. 

 

Kata Kunci: Demokrasi Moral; Keadilan Sosial; Muhammad Asad; Negara Etis; Politik Islam. 

 

1. LATAR BELAKANG 

Pemikiran politik Islam merupakan salah satu aspek penting dalam kajian peradaban 

Islam karena menyangkut bagaimana nilai-nilai keislaman diimplementasikan dalam sistem 

pemerintahan yang adil dan beretika. Dalam perjalanan sejarahnya, umat Islam mengalami 

berbagai dinamika politik, mulai dari masa kekhalifahan hingga era modern yang ditandai oleh 

sekularisasi dan globalisasi. Di tengah kompleksitas tersebut, Muhammad Asad muncul 

sebagai pemikir yang berupaya mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan rasionalitas modern 

tanpa kehilangan esensi spiritualnya (Amir & Rahman, 2024) 

Muhammad Asad, yang lahir di Austria pada tahun 1900 dengan nama Leopold Weiss, 

dikenal sebagai seorang intelektual Muslim yang memiliki pengaruh besar dalam 

https://doi.org/10.61132/jucapenbi.v2i4.945
https://ejournal.aripi.or.id/index.php/jucapenbi
mailto:kustiawan@umrah.ac.id
mailto:nandacahaya2@gmail.com
mailto:Ninggajohana@gmail.com
mailto:destyyulanda@gmail.com
mailto:lauradwi1922@gmail.com
mailto:destyyulanda@gmail.com


 
Pemikiran Politik Islam Muhammad Asad dalam Konteks Zaman Moder 

191      Jurnal Cakrawala Pendidikan dan Biologi - Volume. 2, Nomor. 4, Desember 2025 

 
 

mengartikulasikan Islam sebagai sistem kehidupan yang rasional, etis, dan menyeluruh. 

Setelah memeluk Islam, ia mendedikasikan hidupnya untuk mengkaji prinsip-prinsip 

keislaman dalam konteks sosial dan politik modern. Dalam pandangannya, Islam tidak hanya 

mengatur hubungan manusia dengan Tuhan, tetapi juga mengatur hubungan antar manusia dan 

tata kelola masyarakat (Amir, 2024). 

Asad menolak gagasan yang membatasi Islam sebagai agama ritual semata. Baginya, 

Islam merupakan sistem nilai yang harus mewarnai seluruh aspek kehidupan, termasuk politik 

dan pemerintahan. Ia menegaskan bahwa dasar pemerintahan Islam terletak pada nilai-nilai 

keadilan, kemaslahatan, dan tanggung jawab moral. Pandangan ini memperlihatkan bahwa 

Islam memiliki prinsip yang kompatibel dengan sistem politik modern, sejauh dijalankan 

dalam koridor etika dan hukum syariat (Muhammad Rahman, 2023) 

Dalam menghadapi tantangan modernitas, Asad berupaya memberikan interpretasi 

rasional terhadap prinsip-prinsip politik Islam. Ia menekankan pentingnya syura atau 

musyawarah sebagai bentuk partisipasi rakyat dalam pengambilan keputusan, yang dalam 

konteks kontemporer dapat disamakan dengan demokrasi modern. Namun, demokrasi yang 

dimaksud Asad bukan demokrasi sekuler yang mengesampingkan moralitas, melainkan 

demokrasi yang berbasis pada nilai-nilai keislaman dan keadilan sosial (Zakariya, 2025). 

 

2. KAJIAN TEORITIS 

Konteks sosial-politik saat Asad mengembangkan gagasannya juga turut memengaruhi 

arah pemikirannya. Pada awal abad ke-20, dunia Islam tengah menghadapi krisis identitas 

akibat kolonialisme dan kejatuhan Khilafah Utsmaniyah. Asad melihat bahwa kebangkitan 

umat Islam tidak akan terwujud hanya melalui nostalgia terhadap masa lalu, melainkan dengan 

pembaruan pemahaman terhadap ajaran Islam yang sesuai dengan tuntutan zaman. Oleh karena 

itu, ia menawarkan paradigma politik Islam yang dinamis, rasional, dan moral. 

Pemikiran Asad memiliki signifikansi yang luas karena tidak hanya menjawab tantangan 

politik internal umat Islam, tetapi juga memberikan alternatif terhadap krisis moral yang 

dihadapi peradaban modern. Sistem politik modern yang terlalu berorientasi pada kekuasaan 

dan materialisme dinilai Asad telah kehilangan arah etika dan spiritualitas. Dalam hal ini, ia 

menekankan perlunya rekonstruksi politik berbasis nilai-nilai Qur’ani yang menempatkan 

keadilan dan tanggung jawab sosial sebagai inti pemerintahan (Mayberry, 2024) 

Tujuan utama penelitian ini adalah menganalisis secara sistematis bagaimana pemikiran 

politik Islam Muhammad Asad berperan dalam membentuk paradigma politik modern yang 

etis dan rasional. Fokus analisis diarahkan pada empat aspek utama, yaitu: konsep negara 



 
e-ISSN : 3089-2503; p-ISSN : 3063-5977, Hal. 190-199 

 

Islam, prinsip demokrasi dan syura, gagasan keadilan sosial, serta hubungan antara agama dan 

negara. Selain itu, penelitian ini juga meninjau relevansi pemikiran Asad dalam konteks politik 

global dan nasional saat ini. 

Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis terhadap pengembangan 

wacana politik Islam yang adaptif terhadap perubahan zaman namun tetap berlandaskan 

nilainilai moral dan spiritual. Melalui penelusuran terhadap karya dan pemikiran Asad, 

penelitian ini berupaya menunjukkan bahwa Islam memiliki potensi besar untuk menghadirkan 

model pemerintahan yang berkeadilan, demokratis, dan berkarakter moral tinggi di era modern 

(Zahid et al., 2025). 

 

3. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library 

research). Pendekatan ini dipilih karena kajian berfokus pada analisis pemikiran politik 

Muhammad Asad sebagaimana terdapat dalam karya-karya ilmiah yang membahas 

gagasannya. Penelitian ini tidak melakukan pengumpulan data lapangan, melainkan 

mengandalkan sumber-sumber sekunder seperti jurnal ilmiah, buku, dan artikel akademik yang 

relevan dengan tema penelitian.  

Teknik analisis data dilakukan melalui tiga tahap, yaitu reduksi data, penyajian data, dan 

penarikan kesimpulan. Reduksi data dilakukan dengan menyeleksi informasi dari berbagai 

literatur yang berkaitan dengan konsep negara Islam, demokrasi dan syura, keadilan sosial, 

serta hubungan agama dan negara dalam pandangan Asad. Tahap penyajian data dilakukan 

dengan mengelompokkan hasil temuan ke dalam tema-tema utama sesuai fokus kajian. 

Selanjutnya, tahap interpretasi dilakukan dengan menafsirkan makna pemikiran Asad 

berdasarkan konteks sosial, politik, dan keagamaan yang melatarbelakanginya.  

Dalam melakukan interpretasi, penelitian ini menggunakan pendekatan hermeneutik, 

yaitu menafsirkan teks dan gagasan Asad dengan mempertimbangkan konteks zamannya 

sekaligus relevansinya dengan situasi politik kontemporer. Validitas data dijaga dengan 

melakukan triangulasi sumber, yakni membandingkan hasil kajian dari berbagai penelitian 

sebelumnya yang membahas pemikiran politik Asad dari sudut pandang yang berbeda (Putri 

& Murhayati, 2022).  

Dengan demikian, metode yang digunakan tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga 

analitis dan reflektif. Pendekatan ini memungkinkan penelitian untuk mengkaji kedalaman 

makna dari setiap pemikiran politik Asad serta menilai sejauh mana gagasannya berkontribusi 



 
Pemikiran Politik Islam Muhammad Asad dalam Konteks Zaman Moder 

193      Jurnal Cakrawala Pendidikan dan Biologi - Volume. 2, Nomor. 4, Desember 2025 

 
 

terhadap pembentukan paradigma politik Islam modern yang rasional, etis, dan relevan dengan 

perkembangan zaman. 

 

4. HASIL DAN PEMBAHASAN  

Konsep Negara Islam dalam Pemikiran Muhammad Asad 

Muhammad Asad memandang negara Islam bukan sebagai entitas teokratis, melainkan 

sebagai sistem pemerintahan yang menjamin keadilan sosial, supremasi hukum, dan 

kesejahteraan rakyat. Baginya, negara Islam harus menjadi wadah penerapan nilai-nilai moral 

dan spiritual yang terkandung dalam Al-Qur’an dan Sunnah, bukan alat legitimasi kekuasaan 

atas nama agama.  

Asad menolak pandangan ekstrem yang menempatkan ulama sebagai pemegang 

kekuasaan absolut, karena hal itu akan menciptakan tirani religius. Ia juga menolak sekularisme 

Barat yang memisahkan secara total antara agama dan politik. Menurutnya, sistem politik Islam 

yang ideal adalah sistem yang menjadikan syariat sebagai dasar moral kehidupan publik, 

namun tetap memberi ruang bagi ijtihad, partisipasi rakyat, dan tanggung jawab sosial dalam 

pelaksanaan pemerintahan. 

Dalam pandangan Asad, negara Islam tidak harus mengikuti bentuk pemerintahan 

tertentu, seperti khilafah klasik. Yang terpenting adalah substansinya, yaitu penerapan prinsip 

keadilan (‘adl), kejujuran (sidq), dan tanggung jawab (amanah). Prinsip-prinsip tersebut 

menjadi nilai universal yang dapat diterapkan di berbagai konteks politik modern. Dengan 

demikian, struktur pemerintahan dapat beradaptasi sepanjang tidak bertentangan dengan 

nilainilai Islam (Rahman & Amir, 2024). 

Konsep negara Islam yang dikemukakan Asad juga memiliki kedekatan dengan prinsip 

konstitusionalisme modern. Ia berpendapat bahwa negara Islam harus menjamin perlindungan 

terhadap hak-hak individu, kebebasan berpendapat, dan kesejahteraan sosial. Pemerintahan 

yang sah, dalam pandangannya, adalah pemerintahan yang tunduk pada hukum Allah dan 

bertujuan untuk kemaslahatan umat. Hal ini menunjukkan bahwa pemikiran Asad memiliki 

kesamaan dengan teori negara hukum (rule of law) dalam sistem demokrasi modern. 

Selain itu, Asad menekankan bahwa kekuasaan dalam Islam bukanlah tujuan, tetapi 

amanah. Pemimpin bukan penguasa mutlak, melainkan pelayan rakyat yang harus 

mempertanggungjawabkan kebijakan dan tindakannya di hadapan Allah dan masyarakat. 

Dengan demikian, legitimasi politik dalam Islam bersifat moral dan sosial, bukan semata-mata 

legalistik. Pandangan ini menegaskan bahwa etika publik adalah fondasi utama negara Islam 

menurut Asad (Dar, 2016). 



 
e-ISSN : 3089-2503; p-ISSN : 3063-5977, Hal. 190-199 

 

Demokrasi dan Syura dalam Pemikiran Politik Muhammad Asad 

Salah satu kontribusi penting Muhammad Asad terhadap wacana politik Islam modern 

adalah reinterpretasinya terhadap konsep syura. Menurut Asad, syura merupakan prinsip 

partisipasi yang memiliki kesetaraan makna dengan demokrasi modern, sejauh dijalankan 

dalam bingkai nilai moral Islam (Rahayu et al., 2022). 

Asad menolak pandangan bahwa syura hanya bersifat simbolik atau sekadar konsultatif 

bagi penguasa. Ia menegaskan bahwa syura merupakan sarana utama bagi rakyat untuk 

berpartisipasi aktif dalam pemerintahan dan pengambilan keputusan publik. Dengan demikian, 

sistem politik Islam yang menegakkan prinsip syura akan menciptakan pemerintahan yang 

demokratis, transparan, dan bertanggung jawab (Yumansyah et al., 2025).  

Dalam konteks modern, Asad menganggap bahwa demokrasi tidak bertentangan dengan 

Islam, selama tidak mengabaikan prinsip moral dan hukum syariat. Demokrasi tanpa nilai 

moral hanya akan melahirkan kebebasan tanpa arah dan relativisme etika. Karena itu, Asad 

memperkenalkan gagasan demokrasi moral, yaitu bentuk demokrasi yang mengintegrasikan 

kebebasan individu dengan tanggung jawab sosial berdasarkan prinsip keadilan Qur’ani. 

Pemikiran Asad mengenai demokrasi dan syura sejalan dengan semangat modernisasi 

Islam yang berusaha menggabungkan nilai-nilai tradisional dengan prinsip rasionalitas dan 

partisipasi publik. Ia menyebut bahwa Islam sejak awal telah menegaskan kesetaraan manusia 

di hadapan hukum dan Tuhan, sebagaimana tercermin dalam prinsip tauhid. Dengan demikian, 

demokrasi yang berakar pada nilai tauhid dan keadilan sosial dapat menjadi sistem politik yang 

paling sesuai bagi masyarakat Muslim.  

Relevansi pemikiran ini terlihat jelas dalam konteks politik Indonesia yang menganut 

sistem demokrasi Pancasila. Nilai-nilai dasar seperti keadilan sosial, kemanusiaan, dan 

ketuhanan yang menjadi landasan negara Indonesia memiliki kesesuaian dengan gagasan Asad 

tentang syura dan demokrasi moral. Oleh karena itu, pemikiran Asad dapat menjadi referensi 

filosofis dalam memperkuat model demokrasi religius yang berorientasi pada keadilan dan 

kemaslahatan umum (Habibi, 2019). 

Keadilan Sosial sebagai Pilar Politik Islam 

Muhammad Asad memandang keadilan sosial sebagai inti dari tatanan politik Islam. Ia 

menegaskan bahwa suatu pemerintahan hanya dapat disebut Islami apabila mampu 

menegakkan keadilan bagi seluruh warganya tanpa diskriminasi. Keadilan dalam pandangan 

Asad tidak hanya mencakup aspek hukum, tetapi juga ekonomi dan sosial.  

Asad menolak sistem yang menciptakan kesenjangan sosial dan menindas golongan 

lemah. Pemerintah, menurutnya, memiliki tanggung jawab moral untuk menjamin 



 
Pemikiran Politik Islam Muhammad Asad dalam Konteks Zaman Moder 

195      Jurnal Cakrawala Pendidikan dan Biologi - Volume. 2, Nomor. 4, Desember 2025 

 
 

kesejahteraan rakyat melalui distribusi sumber daya yang adil, pemberantasan kemiskinan, dan 

penegakan hukum yang tidak memihak. Hal ini menunjukkan kedekatan pemikiran Asad 

dengan konsep negara kesejahteraan (welfare state) dalam teori politik modern.  

Dalam kerangka hukum Islam, Asad menegaskan bahwa penerapan syariat tidak boleh 

dipahami secara kaku, tetapi harus melalui proses ijtihad agar tetap relevan dengan 

perkembangan masyarakat. Ia mengkritik praktik-praktik hukum yang bersifat literalistik dan 

tidak memperhatikan maqasid al-syari‘ah (tujuan-tujuan hukum Islam), yang sejatinya 

berorientasi pada perlindungan hak asasi manusia dan kesejahteraan sosial (Amir, 2018).  

Dengan menempatkan keadilan sosial sebagai fondasi politik Islam, Asad ingin 

menunjukkan bahwa Islam bukan hanya agama spiritual, tetapi juga sistem moral yang 

menuntut realisasi kesejahteraan dan kesetaraan. Pandangannya menolak anggapan bahwa 

politik Islam bersifat eksklusif atau konservatif, karena justru menekankan tanggung jawab 

sosial dan universalitas nilai kemanusiaan. 

Kepemimpinan dalam Perspektif Muhammad Asad 

Muhammad Asad memiliki pandangan yang sangat progresif mengenai konsep 

kepemimpinan dalam Islam. Menurutnya, pemimpin sejati bukanlah mereka yang memperoleh 

kekuasaan karena keturunan atau status sosial, melainkan mereka yang memiliki ilmu 

pengetahuan, akhlak mulia, dan komitmen terhadap kesejahteraan umat. 

Bagi Asad, kepemimpinan dalam Islam adalah amanah, bukan privilese. Oleh karena itu, 

seorang pemimpin harus menjalankan kekuasaan dengan penuh tanggung jawab moral dan 

spiritual. Ia menolak bentuk kepemimpinan absolut yang meniadakan kontrol sosial atau 

partisipasi rakyat. Pandangan ini menunjukkan bahwa Asad lebih dekat pada konsep 

meritokrasi, di mana pemimpin dipilih berdasarkan kemampuan dan integritas, bukan garis 

keturunan atau kekuasaan tradisional.  

Kepemimpinan yang ideal, menurut Asad, adalah yang meneladani prinsip al-imamah al-

adilah (kepemimpinan yang adil). Pemimpin seperti ini tidak hanya mengatur urusan 

administratif, tetapi juga menjadi teladan moral bagi masyarakatnya. Dalam konteks 

pemerintahan modern, pemikiran Asad tentang kepemimpinan sejalan dengan prinsip good 

governance yang menekankan transparansi, akuntabilitas, dan integritas pejabat publik. 

Asad juga menegaskan bahwa pemimpin Islam tidak boleh terlepas dari nilai spiritual. 

Kekuasaan tanpa moralitas akan berubah menjadi tirani, sementara moralitas tanpa kekuasaan 

akan kehilangan daya guna. Dengan demikian, pemimpin harus mampu menyeimbangkan 

antara rasionalitas politik dan nilai-nilai keagamaan.  



 
e-ISSN : 3089-2503; p-ISSN : 3063-5977, Hal. 190-199 

 

Dalam konteks ini, pemikiran Asad menjadi relevan bagi masyarakat modern yang sering 

kali menghadapi krisis kepemimpinan. Ketika banyak pemimpin lebih menekankan pada 

kepentingan politik dan ekonomi sempit, Asad menekankan perlunya kepemimpinan yang 

berorientasi pada kemaslahatan umum (maslahah ‘ammah) dan bertanggung jawab di hadapan 

Allah dan rakyat. Pandangannya menunjukkan integrasi antara etika, spiritualitas, dan 

efektivitas politik yang sangat dibutuhkan dalam tata kelola pemerintahan masa kini (Prof. Dr. 

H.B. Syafuri, 2025). 

Hubungan Agama dan Negara dalam Pemikiran Muhammad Asad 

Salah satu tema paling krusial dalam pemikiran politik Muhammad Asad adalah 

hubungan antara agama dan negara. Ia menolak dua ekstrem: pertama, sekularisme total yang 

memisahkan agama dari kehidupan publik; dan kedua, teokrasi yang menjadikan agama 

sebagai alat kekuasaan politik. 

Menurut Asad, agama dan politik dalam Islam tidak dapat dipisahkan, karena Islam 

bukan sekadar sistem ibadah, tetapi juga mengatur aspek sosial, hukum, dan pemerintahan. 

Namun, ia menekankan bahwa penerapan nilai-nilai agama dalam politik tidak boleh dilakukan 

secara dogmatis atau represif. Agama harus berfungsi sebagai sumber moralitas, bukan sebagai 

alat penindasan.  

Asad menegaskan bahwa peran agama dalam negara adalah untuk memberikan arah etika 

dan spiritualitas bagi kehidupan publik. Ia mengkritik sistem sekuler Barat yang meminggirkan 

nilai-nilai spiritual dan menggantikannya dengan rasionalitas materialistik. Baginya, sistem 

semacam itu akan melahirkan kekosongan moral dalam politik dan mengabaikan dimensi 

kemanusiaan. 

Dalam pandangan Asad, integrasi antara agama dan politik tidak berarti menjadikan 

negara Islam sebagai institusi keagamaan, tetapi sebagai negara etis. Negara etis adalah negara 

yang menjadikan nilai-nilai keadilan, kejujuran, dan tanggung jawab moral sebagai dasar 

dalam pembuatan kebijakan dan pelaksanaan hukum. Konsep ini sekaligus menolak model 

sekularisme ekstrem dan teokrasi tertutup yang sering kali bertentangan dengan semangat 

keadilan Islam (Amir, 2024). 

Pemikiran Asad ini sangat relevan dalam konteks politik Indonesia, yang 

mengedepankan prinsip keseimbangan antara agama dan negara dalam bingkai demokrasi 

Pancasila. Nilai-nilai keagamaan di Indonesia tidak dijadikan sebagai hukum formal, tetapi 

tetap berfungsi sebagai landasan moral bagi pembangunan nasional. Dengan demikian, 

pandangan Asad dapat menjadi inspirasi untuk memperkuat hubungan harmonis antara agama 

dan negara yang berdasarkan etika publik dan kemaslahatan bersama. 



 
Pemikiran Politik Islam Muhammad Asad dalam Konteks Zaman Moder 

197      Jurnal Cakrawala Pendidikan dan Biologi - Volume. 2, Nomor. 4, Desember 2025 

 
 

Relevansi Pemikiran Muhammad Asad dalam Konteks Zaman Modern 

Pemikiran politik Muhammad Asad tetap memiliki relevansi yang sangat kuat dalam 

menghadapi tantangan politik modern. Dunia saat ini tengah dihadapkan pada krisis moral, 

ketimpangan sosial, dan penyalahgunaan kekuasaan yang meluas. Dalam situasi tersebut, 

gagasan Asad tentang politik moral dan pemerintahan berbasis nilai menjadi sangat penting 

untuk dikaji kembali. 

Asad menekankan bahwa pembangunan politik tidak boleh hanya difokuskan pada aspek 

material atau institusional, tetapi juga harus mencakup dimensi spiritual dan etika. Tanpa nilai 

moral, demokrasi akan kehilangan arah dan hanya menjadi instrumen kekuasaan bagi 

kelompok tertentu. Dalam konteks ini, pemikiran Asad menjadi antitesis terhadap sistem 

politik pragmatis yang berkembang di banyak negara saat ini.  

Relevansi pemikiran Asad juga tampak dalam upayanya mengharmonisasikan antara 

nilai-nilai Islam dan prinsip-prinsip modernitas. Ia menunjukkan bahwa Islam memiliki 

kapasitas untuk menyesuaikan diri dengan perkembangan zaman tanpa kehilangan substansi 

ajarannya. Dengan pendekatan rasional dan kontekstual terhadap teks keagamaan, Islam dapat 

berfungsi sebagai sumber etika universal bagi pembangunan sosial dan politik modern. 

Lebih jauh, gagasan Asad dapat diterapkan dalam konteks globalisasi dan pluralisme. 

Dalam masyarakat modern yang multikultural, Asad menekankan perlunya toleransi, dialog, 

dan keadilan sosial sebagai nilai universal Islam. Ia menolak eksklusivisme politik dan 

menegaskan bahwa tujuan utama pemerintahan adalah menjaga keseimbangan antara hak 

individu dan tanggung jawab kolektif (Amir, 2021).  

Pemikiran Asad juga relevan untuk menjawab tantangan politik di dunia Muslim 

kontemporer yang sering kali terjebak dalam konflik antara otoritarianisme dan sekularisme. 

Dengan menempatkan moralitas sebagai fondasi politik, ia memberikan alternatif model 

pemerintahan yang berorientasi pada keadilan sosial dan partisipasi rakyat. Pandangannya 

mendorong terbentuknya sistem pemerintahan yang tidak hanya efisien secara administratif, 

tetapi juga berakar pada nilai spiritual dan etika publik. 

 

5. KESIMPULAN DAN SARAN 

Muhammad Asad adalah salah satu pemikir Islam modern yang berhasil menyatukan 

nilai-nilai spiritual Islam dengan prinsip-prinsip rasionalitas politik modern. Melalui 

gagasannya tentang negara Islam, demokrasi dan syura, keadilan sosial, serta hubungan agama 

dan negara, Asad memperlihatkan bahwa Islam memiliki sistem politik yang komprehensif dan 

adaptif terhadap perkembangan zaman.  



 
e-ISSN : 3089-2503; p-ISSN : 3063-5977, Hal. 190-199 

 

Konsep negara Islam yang dikemukakan Asad bukanlah bentuk teokrasi atau 

sekularisme, melainkan negara etis yang menjunjung keadilan, hukum, dan kesejahteraan 

sosial. Pemikirannya mengenai syura sebagai bentuk partisipasi rakyat memperkuat dasar 

demokrasi moral yang sejalan dengan prinsip keadilan Qur’ani. Gagasan tentang keadilan 

sosial mempertegas bahwa pemerintahan dalam Islam harus berorientasi pada kemaslahatan 

dan kesejahteraan umat. Lebih jauh, pandangan Asad mengenai kepemimpinan menekankan 

pentingnya integritas, akhlak, dan tanggung jawab moral sebagai syarat utama bagi seorang 

pemimpin. Ia juga menolak sekularisme ekstrem dan teokrasi absolut, serta menawarkan 

konsep negara etis yang menjadikan agama sebagai sumber moralitas publik.  

Relevansi pemikiran Asad dalam konteks modern terletak pada kemampuannya untuk 

menghadirkan model politik Islam yang rasional, etis, dan universal. Pemikirannya dapat 

menjadi inspirasi bagi pembangunan tata kelola pemerintahan yang berkeadilan, partisipatif, 

dan bermoral, baik di dunia Muslim maupun dalam sistem demokrasi global. Dengan demikian, 

gagasan politik Muhammad Asad tidak hanya penting dalam konteks sejarah pemikiran Islam, 

tetapi juga dalam upaya membangun paradigma politik yang lebih manusiawi dan berkeadilan 

di tengah krisis moral dunia modern. 

 

DAFTAR REFERENSI 

Amir, A. N. (2018). Muhammad Asad’s views on shari‘ah. Jurnal Hal Ehwal Islam dan 

Warisan Selangor, 3(2). 

Amir, A. N. (2021). Muhammad Asad dan epistemologi tafsirnya: Ide kontekstual dan sosio-

historis. Muqoddima: Jurnal Pemikiran dan Riset Sosiologi, 2(2), 99–114. 

https://doi.org/10.47776/mjprs.002.02.01 

Amir, A. N. (2024). Muhammad Asad’s design of an Islamic state in post-colonial Pakistan. 

Academic Journal of Islamic Principles and Philosophy, 5(1), 91–120. 

https://doi.org/10.22515/ajipp.v5i1.8826 

Amir, A. N. (2024). Prinsip pemerintahan dalam Islam menurut Muhammad Asad. Jurnal 

Suara Politik, 3(1). https://doi.org/10.31869/jsp.v3i1.5205 

Amir, A. N., & Rahman, T. A. (2024). Muhammad Asad’s legal thought: A study of his 

political theory of Islamic state. Jurnal Studi Islam dan Kemuhammadiyahan (JASIKA), 

4(2). https://doi.org/10.18196/jasika.v4i2.130 

Dar, S. A. (2016). The concept of an “Islamic state” and its applicability in the 21st century: 

An appraisal of Muhammad Asad’s model. İnsan ve Toplum, 6(1), 175–186. 

https://doi.org/10.12658/human.society.6.11.R0018 

https://doi.org/10.22515/ajipp.v5i1.8826
https://doi.org/10.31869/jsp.v3i1.5205
https://doi.org/10.18196/jasika.v4i2.130
https://doi.org/10.12658/human.society.6.11.R0018


 
Pemikiran Politik Islam Muhammad Asad dalam Konteks Zaman Moder 

199      Jurnal Cakrawala Pendidikan dan Biologi - Volume. 2, Nomor. 4, Desember 2025 

 
 

Habibi, O. (2019). Sistem demokrasi dan kekhilafaan dalam syariat Islam. SANGAJI: Jurnal 

Pemikiran Syariah dan Hukum, 3(1), 44–81. https://doi.org/10.52266/sangaji.v3i1.427 

Mayberry, J. (2024). Muhammad Asad. Journal of the Contemporary Study of Islam, 4(1), 33–

44. https://doi.org/10.37264/jcsi.v4i1.03 

Putri, H. J., & Murhayati, S. (2022). Metode pengumpulan data kualitatif. Jurnal Pendidikan 

Tambusai, 9(2), 1–6. https://doi.org/10.31004/jptam.v9i2.27063 

Rahayu, S., Triana, R., & Zakaria, A. (2022). Konsep demokrasi menurut Muhammad Abduh 

dan Sayyid Qutb (studi komparatif Tafsir Al-Manar dan Tafsir Fī Ẓilāl al-Qur’ān). 

Cendikia Muda Islam: Jurnal Ilmiah, 2(1), 43–58. 

Rahman, M. (2023). Pemikiran Muhammad Asad tentang negara Islam. Syams: Jurnal Kajian 

Keislaman, 4(2). https://doi.org/10.23971/js.v4i2.9932 

Rahman, T. A., & Amir, A. N. (2024). Prinsip pemerintahan dalam Islam menurut Muhammad 

Asad. Journal of Human Development and Communication (JoHDeC), 13, 20–28. 

https://doi.org/10.58915/johdec.v13.2024.1826 

Syafuri, H. B. (2025). Fiqih siyasah di era globalisasi (T. Rahman, Ed.). Yayasan Al-Ma’aarij 

Darmaraja. https://digilib.uinsgd.ac.id/id/eprint/106097 

Yumansyah, D., Arkiang, B. S., Ramadhan, M. J., & Al Farid, M. (2025). Reformulasi 

kedudukan MPR dalam sistem ketatanegaraan Indonesia pasca-amandemen UUD 1945 

perspektif hukum tata negara Islam kontemporer. Maqasid: Jurnal Studi Hukum Islam, 

14(2), 101–112. 

Zahid, A. R., Ul Hassan, M., & Hassan, M. (2025). Political justice in the Qur’an: A study of 

governance and leadership. Tanazur, 6(1), 17–31. 

Zakariya, M. (2025). Principles of justice and equality in shura and democracy: A comparative 

study in the light of Hanafi jurisprudence. ASSAJ, 4(2), 41–58. 

 

https://doi.org/10.52266/sangaji.v3i1.427
https://doi.org/10.37264/jcsi.v4i1.03
https://doi.org/10.31004/jptam.v9i2.27063
https://doi.org/10.23971/js.v4i2.9932
https://doi.org/10.58915/johdec.v13.2024.1826
https://digilib.uinsgd.ac.id/id/eprint/106097

