Jurnal Cakrawala Pendidikan dan Biologi

Volume. 2 Nomor. 4 Desember 2025

e-ISSN : 3089-2503; p-ISSN : 3063-5977, Hal. 190-199
DOI: https://doi.org/10.61132 /jucapenbi.v2i4.945
Tersedia: https://ejournal.aripi.or.id/index.php/jucapenbi

Pemikiran Politik Islam Muhammad Asad dalam Konteks Zaman Modern

Kustiawan?, Nanda Cahya P?, Natasya Ingga Johna?, Desty Yulanda Jonnata*", Laura®
-5 Program Studi llmu Pemerintahan, Universitas Maritim Raja Ali Haji, Indonesia
kustiawan@umrah.ac.id?, nandacahaya2@gmail.com?, Ninggajohana@gmail.com?, destyyulanda@gmail.com?,
lauradwi1922@gmail.com®
*Penulis Korespondensi: destyyulanda@gmail.com

Abstract. This study analyzes Muhammad Asad's Islamic political thought, which seeks to unite Islamic spiritual
values with modern political thought. Asad rejects the limited view that considers Islam merely a ritualistic
religion, and asserts that Islam is a value system that governs various aspects of life, including politics and
government. Using a qualitative approach and library research methods, this study explores Asad's ideas on the
Islamic state, democracy and shura, social justice, and the interaction between religion and the state. The findings
of this study show that Asad views the Islamic state as an ethical entity that upholds justice, the rule of law, and
moral responsibility. The concept of shura is understood as a type of moral democracy based on the values of
justice and public participation. Asad also emphasizes that social justice is an important aspect of Islamic
government that supports the welfare of society. Asad's thinking rejects both extreme secularism and absolute
theocracy, and offers a model of Islamic politics that is rational, participatory, and based on morality. The
relevance of this thinking lies in its ability to provide solutions to the crisis of ethics and justice in modern politics
through a combination of spirituality and rationality in government.

Keywords: Ethical State; Islamic Politics; Moral Democracy; Muhammad Asad; Social Justice.

Abstrak. Penelitian ini menganalisis pemikiran politik Islam Muhammad Asad yang berusaha menyatukan nilai-
nilai spiritual Islam dengan pemikiran politik modern. Asad menentang pandangan terbatas yang hanya
menganggap Islam sebagai agama ritual, dan menegaskan bahwa Islam adalah sistem nilai yang mengatur
berbagai aspek kehidupan, termasuk dalam hal politik dan pemerintahan. Dengan menggunakan pendekatan
kualitatif dan metode studi pustaka, penelitian ini mengeksplorasi ide-ide Asad mengenai negara Islam, demokrasi
dan syura, keadilan sosial, serta interaksi antara agama dan negara. Temuan dari penelitian ini menunjukkan
bahwa Asad melihat negara Islam sebagai entitas etis yang menjunjung tinggi keadilan, supremasi hukum, dan
tanggung jawab moral. Konsep syura dipahami sebagai jenis demokrasi moral yang berlandaskan pada nilai-nilai
keadilan dan partisipasi publik. Asad juga menekankan bahwa keadilan sosial adalah aspek penting dalam
pemerintahan Islam yang mendukung kesejahteraan masyarakat. Pemikiran Asad menolak sekularisme yang
ekstrem maupun teokrasi yang absolut, dan menawarkan model politik Islam yang rasional, partisipatif, serta
didasarkan pada moralitas. Relevansi pemikiran ini terletak pada kemampuannya dalam memberikan solusi
terhadap krisis etika dan keadilan di dalam politik modern melalui perpaduan antara spiritualitas dan rasionalitas
dalam pemerintahan.

Kata Kunci: Demokrasi Moral; Keadilan Sosial; Muhammad Asad; Negara Etis; Politik Islam.

1. LATAR BELAKANG

Pemikiran politik Islam merupakan salah satu aspek penting dalam kajian peradaban
Islam karena menyangkut bagaimana nilai-nilai keislaman diimplementasikan dalam sistem
pemerintahan yang adil dan beretika. Dalam perjalanan sejarahnya, umat Islam mengalami
berbagai dinamika politik, mulai dari masa kekhalifahan hingga era modern yang ditandai oleh
sekularisasi dan globalisasi. Di tengah kompleksitas tersebut, Muhammad Asad muncul
sebagai pemikir yang berupaya mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan rasionalitas modern
tanpa kehilangan esensi spiritualnya (Amir & Rahman, 2024)

Muhammad Asad, yang lahir di Austria pada tahun 1900 dengan nama Leopold Weiss,
dikenal sebagai seorang intelektual Muslim yang memiliki pengaruh besar dalam

Naskah Masuk: 12 November 2025; Revisi: 18 Desember 2025; Diterima: 20 Januari 2026; Terbit: 28 Januari
2026


https://doi.org/10.61132/jucapenbi.v2i4.945
https://ejournal.aripi.or.id/index.php/jucapenbi
mailto:kustiawan@umrah.ac.id
mailto:nandacahaya2@gmail.com
mailto:Ninggajohana@gmail.com
mailto:destyyulanda@gmail.com
mailto:lauradwi1922@gmail.com
mailto:destyyulanda@gmail.com

Pemikiran Politik Islam Muhammad Asad dalam Konteks Zaman Moder

mengartikulasikan Islam sebagai sistem kehidupan yang rasional, etis, dan menyeluruh.
Setelah memeluk Islam, ia mendedikasikan hidupnya untuk mengkaji prinsip-prinsip
keislaman dalam konteks sosial dan politik modern. Dalam pandangannya, Islam tidak hanya
mengatur hubungan manusia dengan Tuhan, tetapi juga mengatur hubungan antar manusia dan
tata kelola masyarakat (Amir, 2024).

Asad menolak gagasan yang membatasi Islam sebagai agama ritual semata. Baginya,
Islam merupakan sistem nilai yang harus mewarnai seluruh aspek kehidupan, termasuk politik
dan pemerintahan. la menegaskan bahwa dasar pemerintahan Islam terletak pada nilai-nilai
keadilan, kemaslahatan, dan tanggung jawab moral. Pandangan ini memperlihatkan bahwa
Islam memiliki prinsip yang kompatibel dengan sistem politik modern, sejauh dijalankan
dalam koridor etika dan hukum syariat (Muhammad Rahman, 2023)

Dalam menghadapi tantangan modernitas, Asad berupaya memberikan interpretasi
rasional terhadap prinsip-prinsip politik Islam. la menekankan pentingnya syura atau
musyawarah sebagai bentuk partisipasi rakyat dalam pengambilan keputusan, yang dalam
konteks kontemporer dapat disamakan dengan demokrasi modern. Namun, demokrasi yang
dimaksud Asad bukan demokrasi sekuler yang mengesampingkan moralitas, melainkan

demokrasi yang berbasis pada nilai-nilai keislaman dan keadilan sosial (Zakariya, 2025).

2. KAJIAN TEORITIS

Konteks sosial-politik saat Asad mengembangkan gagasannya juga turut memengaruhi
arah pemikirannya. Pada awal abad ke-20, dunia Islam tengah menghadapi krisis identitas
akibat kolonialisme dan kejatuhan Khilafah Utsmaniyah. Asad melihat bahwa kebangkitan
umat Islam tidak akan terwujud hanya melalui nostalgia terhadap masa lalu, melainkan dengan
pembaruan pemahaman terhadap ajaran Islam yang sesuai dengan tuntutan zaman. Oleh karena
itu, ia menawarkan paradigma politik Islam yang dinamis, rasional, dan moral.

Pemikiran Asad memiliki signifikansi yang luas karena tidak hanya menjawab tantangan
politik internal umat Islam, tetapi juga memberikan alternatif terhadap krisis moral yang
dihadapi peradaban modern. Sistem politik modern yang terlalu berorientasi pada kekuasaan
dan materialisme dinilai Asad telah kehilangan arah etika dan spiritualitas. Dalam hal ini, ia
menekankan perlunya rekonstruksi politik berbasis nilai-nilai Qur’ani yang menempatkan
keadilan dan tanggung jawab sosial sebagai inti pemerintahan (Mayberry, 2024)

Tujuan utama penelitian ini adalah menganalisis secara sistematis bagaimana pemikiran
politik Islam Muhammad Asad berperan dalam membentuk paradigma politik modern yang

etis dan rasional. Fokus analisis diarahkan pada empat aspek utama, yaitu: konsep negara

191 | Jurnal Cakrawala Pendidikan dan Biologi - Volume. 2, Nomor. 4, Desember 2025



e-ISSN : 3089-2503; p-ISSN : 3063-5977, Hal. 190-199

Islam, prinsip demokrasi dan syura, gagasan keadilan sosial, serta hubungan antara agama dan
negara. Selain itu, penelitian ini juga meninjau relevansi pemikiran Asad dalam konteks politik
global dan nasional saat ini.

Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis terhadap pengembangan
wacana politik Islam yang adaptif terhadap perubahan zaman namun tetap berlandaskan
nilainilai moral dan spiritual. Melalui penelusuran terhadap karya dan pemikiran Asad,
penelitian ini berupaya menunjukkan bahwa Islam memiliki potensi besar untuk menghadirkan
model pemerintahan yang berkeadilan, demokratis, dan berkarakter moral tinggi di era modern
(Zahid et al., 2025).

3. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library
research). Pendekatan ini dipilih karena kajian berfokus pada analisis pemikiran politik
Muhammad Asad sebagaimana terdapat dalam karya-karya ilmiah yang membahas
gagasannya. Penelitian ini tidak melakukan pengumpulan data lapangan, melainkan
mengandalkan sumber-sumber sekunder seperti jurnal ilmiah, buku, dan artikel akademik yang
relevan dengan tema penelitian.

Teknik analisis data dilakukan melalui tiga tahap, yaitu reduksi data, penyajian data, dan
penarikan kesimpulan. Reduksi data dilakukan dengan menyeleksi informasi dari berbagai
literatur yang berkaitan dengan konsep negara Islam, demokrasi dan syura, keadilan sosial,
serta hubungan agama dan negara dalam pandangan Asad. Tahap penyajian data dilakukan
dengan mengelompokkan hasil temuan ke dalam tema-tema utama sesuai fokus kajian.
Selanjutnya, tahap interpretasi dilakukan dengan menafsirkan makna pemikiran Asad
berdasarkan konteks sosial, politik, dan keagamaan yang melatarbelakanginya.

Dalam melakukan interpretasi, penelitian ini menggunakan pendekatan hermeneutik,
yaitu menafsirkan teks dan gagasan Asad dengan mempertimbangkan konteks zamannya
sekaligus relevansinya dengan situasi politik kontemporer. Validitas data dijaga dengan
melakukan triangulasi sumber, yakni membandingkan hasil kajian dari berbagai penelitian
sebelumnya yang membahas pemikiran politik Asad dari sudut pandang yang berbeda (Putri
& Murhayati, 2022).

Dengan demikian, metode yang digunakan tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga
analitis dan reflektif. Pendekatan ini memungkinkan penelitian untuk mengkaji kedalaman

makna dari setiap pemikiran politik Asad serta menilai sejauh mana gagasannya berkontribusi



Pemikiran Politik Islam Muhammad Asad dalam Konteks Zaman Moder

terhadap pembentukan paradigma politik Islam modern yang rasional, etis, dan relevan dengan

perkembangan zaman.

4. HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Negara Islam dalam Pemikiran Muhammad Asad

Muhammad Asad memandang negara Islam bukan sebagai entitas teokratis, melainkan
sebagai sistem pemerintahan yang menjamin keadilan sosial, supremasi hukum, dan
kesejahteraan rakyat. Baginya, negara Islam harus menjadi wadah penerapan nilai-nilai moral
dan spiritual yang terkandung dalam Al-Qur’an dan Sunnah, bukan alat legitimasi kekuasaan
atas nama agama.

Asad menolak pandangan ekstrem yang menempatkan ulama sebagai pemegang
kekuasaan absolut, karena hal itu akan menciptakan tirani religius. la juga menolak sekularisme
Barat yang memisahkan secara total antara agama dan politik. Menurutnya, sistem politik Islam
yang ideal adalah sistem yang menjadikan syariat sebagai dasar moral kehidupan publik,
namun tetap memberi ruang bagi ijtihad, partisipasi rakyat, dan tanggung jawab sosial dalam
pelaksanaan pemerintahan.

Dalam pandangan Asad, negara Islam tidak harus mengikuti bentuk pemerintahan
tertentu, seperti khilafah klasik. Yang terpenting adalah substansinya, yaitu penerapan prinsip
keadilan (‘adl), kejujuran (sidg), dan tanggung jawab (amanah). Prinsip-prinsip tersebut
menjadi nilai universal yang dapat diterapkan di berbagai konteks politik modern. Dengan
demikian, struktur pemerintahan dapat beradaptasi sepanjang tidak bertentangan dengan
nilainilai Islam (Rahman & Amir, 2024).

Konsep negara Islam yang dikemukakan Asad juga memiliki kedekatan dengan prinsip
konstitusionalisme modern. la berpendapat bahwa negara Islam harus menjamin perlindungan
terhadap hak-hak individu, kebebasan berpendapat, dan kesejahteraan sosial. Pemerintahan
yang sah, dalam pandangannya, adalah pemerintahan yang tunduk pada hukum Allah dan
bertujuan untuk kemaslahatan umat. Hal ini menunjukkan bahwa pemikiran Asad memiliki
kesamaan dengan teori negara hukum (rule of law) dalam sistem demokrasi modern.

Selain itu, Asad menekankan bahwa kekuasaan dalam Islam bukanlah tujuan, tetapi
amanah. Pemimpin bukan penguasa mutlak, melainkan pelayan rakyat yang harus
mempertanggungjawabkan kebijakan dan tindakannya di hadapan Allah dan masyarakat.
Dengan demikian, legitimasi politik dalam Islam bersifat moral dan sosial, bukan semata-mata
legalistik. Pandangan ini menegaskan bahwa etika publik adalah fondasi utama negara Islam
menurut Asad (Dar, 2016).

193 | Jurnal Cakrawala Pendidikan dan Biologi - Volume. 2, Nomor. 4, Desember 2025



e-ISSN : 3089-2503; p-ISSN : 3063-5977, Hal. 190-199

Demokrasi dan Syura dalam Pemikiran Politik Muhammad Asad

Salah satu kontribusi penting Muhammad Asad terhadap wacana politik Islam modern
adalah reinterpretasinya terhadap konsep syura. Menurut Asad, syura merupakan prinsip
partisipasi yang memiliki kesetaraan makna dengan demokrasi modern, sejauh dijalankan
dalam bingkai nilai moral Islam (Rahayu et al., 2022).

Asad menolak pandangan bahwa syura hanya bersifat simbolik atau sekadar konsultatif
bagi penguasa. la menegaskan bahwa syura merupakan sarana utama bagi rakyat untuk
berpartisipasi aktif dalam pemerintahan dan pengambilan keputusan publik. Dengan demikian,
sistem politik Islam yang menegakkan prinsip syura akan menciptakan pemerintahan yang
demokratis, transparan, dan bertanggung jawab (Yumansyah et al., 2025).

Dalam konteks modern, Asad menganggap bahwa demokrasi tidak bertentangan dengan
Islam, selama tidak mengabaikan prinsip moral dan hukum syariat. Demokrasi tanpa nilai
moral hanya akan melahirkan kebebasan tanpa arah dan relativisme etika. Karena itu, Asad
memperkenalkan gagasan demokrasi moral, yaitu bentuk demokrasi yang mengintegrasikan
kebebasan individu dengan tanggung jawab sosial berdasarkan prinsip keadilan Qur’ani.

Pemikiran Asad mengenai demokrasi dan syura sejalan dengan semangat modernisasi
Islam yang berusaha menggabungkan nilai-nilai tradisional dengan prinsip rasionalitas dan
partisipasi publik. la menyebut bahwa Islam sejak awal telah menegaskan kesetaraan manusia
di hadapan hukum dan Tuhan, sebagaimana tercermin dalam prinsip tauhid. Dengan demikian,
demokrasi yang berakar pada nilai tauhid dan keadilan sosial dapat menjadi sistem politik yang
paling sesuai bagi masyarakat Muslim.

Relevansi pemikiran ini terlihat jelas dalam konteks politik Indonesia yang menganut
sistem demokrasi Pancasila. Nilai-nilai dasar seperti keadilan sosial, kemanusiaan, dan
ketuhanan yang menjadi landasan negara Indonesia memiliki kesesuaian dengan gagasan Asad
tentang syura dan demokrasi moral. Oleh karena itu, pemikiran Asad dapat menjadi referensi
filosofis dalam memperkuat model demokrasi religius yang berorientasi pada keadilan dan
kemaslahatan umum (Habibi, 2019).

Keadilan Sosial sebagai Pilar Politik Islam

Muhammad Asad memandang keadilan sosial sebagai inti dari tatanan politik Islam. la
menegaskan bahwa suatu pemerintahan hanya dapat disebut Islami apabila mampu
menegakkan keadilan bagi seluruh warganya tanpa diskriminasi. Keadilan dalam pandangan
Asad tidak hanya mencakup aspek hukum, tetapi juga ekonomi dan sosial.

Asad menolak sistem yang menciptakan kesenjangan sosial dan menindas golongan

lemah. Pemerintah, menurutnya, memiliki tanggung jawab moral untuk menjamin



Pemikiran Politik Islam Muhammad Asad dalam Konteks Zaman Moder

kesejahteraan rakyat melalui distribusi sumber daya yang adil, pemberantasan kemiskinan, dan
penegakan hukum yang tidak memihak. Hal ini menunjukkan kedekatan pemikiran Asad
dengan konsep negara kesejahteraan (welfare state) dalam teori politik modern.

Dalam kerangka hukum Islam, Asad menegaskan bahwa penerapan syariat tidak boleh
dipahami secara kaku, tetapi harus melalui proses ijtihad agar tetap relevan dengan
perkembangan masyarakat. la mengkritik praktik-praktik hukum yang bersifat literalistik dan
tidak memperhatikan magqasid al-syari‘ah (tujuan-tujuan hukum Islam), yang sejatinya
berorientasi pada perlindungan hak asasi manusia dan kesejahteraan sosial (Amir, 2018).

Dengan menempatkan keadilan sosial sebagai fondasi politik Islam, Asad ingin
menunjukkan bahwa Islam bukan hanya agama spiritual, tetapi juga sistem moral yang
menuntut realisasi kesejahteraan dan kesetaraan. Pandangannya menolak anggapan bahwa
politik Islam bersifat eksklusif atau konservatif, karena justru menekankan tanggung jawab
sosial dan universalitas nilai kemanusiaan.

Kepemimpinan dalam Perspektif Muhammad Asad

Muhammad Asad memiliki pandangan yang sangat progresif mengenai konsep
kepemimpinan dalam Islam. Menurutnya, pemimpin sejati bukanlah mereka yang memperoleh
kekuasaan karena keturunan atau status sosial, melainkan mereka yang memiliki ilmu
pengetahuan, akhlak mulia, dan komitmen terhadap kesejahteraan umat.

Bagi Asad, kepemimpinan dalam Islam adalah amanah, bukan privilese. Oleh karena itu,
seorang pemimpin harus menjalankan kekuasaan dengan penuh tanggung jawab moral dan
spiritual. la menolak bentuk kepemimpinan absolut yang meniadakan kontrol sosial atau
partisipasi rakyat. Pandangan ini menunjukkan bahwa Asad lebih dekat pada konsep
meritokrasi, di mana pemimpin dipilih berdasarkan kemampuan dan integritas, bukan garis
keturunan atau kekuasaan tradisional.

Kepemimpinan yang ideal, menurut Asad, adalah yang meneladani prinsip al-imamah al-
adilah (kepemimpinan yang adil). Pemimpin seperti ini tidak hanya mengatur urusan
administratif, tetapi juga menjadi teladan moral bagi masyarakatnya. Dalam konteks
pemerintahan modern, pemikiran Asad tentang kepemimpinan sejalan dengan prinsip good
governance yang menekankan transparansi, akuntabilitas, dan integritas pejabat publik.

Asad juga menegaskan bahwa pemimpin Islam tidak boleh terlepas dari nilai spiritual.
Kekuasaan tanpa moralitas akan berubah menjadi tirani, sementara moralitas tanpa kekuasaan
akan kehilangan daya guna. Dengan demikian, pemimpin harus mampu menyeimbangkan

antara rasionalitas politik dan nilai-nilai keagamaan.

195 | Jurnal Cakrawala Pendidikan dan Biologi - Volume. 2, Nomor. 4, Desember 2025



e-ISSN : 3089-2503; p-ISSN : 3063-5977, Hal. 190-199

Dalam konteks ini, pemikiran Asad menjadi relevan bagi masyarakat modern yang sering
kali menghadapi krisis kepemimpinan. Ketika banyak pemimpin lebih menekankan pada
kepentingan politik dan ekonomi sempit, Asad menekankan perlunya kepemimpinan yang
berorientasi pada kemaslahatan umum (maslahah ‘ammah) dan bertanggung jawab di hadapan
Allah dan rakyat. Pandangannya menunjukkan integrasi antara etika, spiritualitas, dan
efektivitas politik yang sangat dibutuhkan dalam tata kelola pemerintahan masa kini (Prof. Dr.
H.B. Syafuri, 2025).

Hubungan Agama dan Negara dalam Pemikiran Muhammad Asad

Salah satu tema paling krusial dalam pemikiran politik Muhammad Asad adalah
hubungan antara agama dan negara. la menolak dua ekstrem: pertama, sekularisme total yang
memisahkan agama dari kehidupan publik; dan kedua, teokrasi yang menjadikan agama
sebagai alat kekuasaan politik.

Menurut Asad, agama dan politik dalam Islam tidak dapat dipisahkan, karena Islam
bukan sekadar sistem ibadah, tetapi juga mengatur aspek sosial, hukum, dan pemerintahan.
Namun, ia menekankan bahwa penerapan nilai-nilai agama dalam politik tidak boleh dilakukan
secara dogmatis atau represif. Agama harus berfungsi sebagai sumber moralitas, bukan sebagai
alat penindasan.

Asad menegaskan bahwa peran agama dalam negara adalah untuk memberikan arah etika
dan spiritualitas bagi kehidupan publik. 1a mengkritik sistem sekuler Barat yang meminggirkan
nilai-nilai spiritual dan menggantikannya dengan rasionalitas materialistik. Baginya, sistem
semacam itu akan melahirkan kekosongan moral dalam politik dan mengabaikan dimensi
kemanusiaan.

Dalam pandangan Asad, integrasi antara agama dan politik tidak berarti menjadikan
negara Islam sebagai institusi keagamaan, tetapi sebagai negara etis. Negara etis adalah negara
yang menjadikan nilai-nilai keadilan, kejujuran, dan tanggung jawab moral sebagai dasar
dalam pembuatan kebijakan dan pelaksanaan hukum. Konsep ini sekaligus menolak model
sekularisme ekstrem dan teokrasi tertutup yang sering kali bertentangan dengan semangat
keadilan Islam (Amir, 2024).

Pemikiran Asad ini sangat relevan dalam konteks politik Indonesia, yang
mengedepankan prinsip keseimbangan antara agama dan negara dalam bingkai demokrasi
Pancasila. Nilai-nilai keagamaan di Indonesia tidak dijadikan sebagai hukum formal, tetapi
tetap berfungsi sebagai landasan moral bagi pembangunan nasional. Dengan demikian,
pandangan Asad dapat menjadi inspirasi untuk memperkuat hubungan harmonis antara agama

dan negara yang berdasarkan etika publik dan kemaslahatan bersama.



Pemikiran Politik Islam Muhammad Asad dalam Konteks Zaman Moder

Relevansi Pemikiran Muhammad Asad dalam Konteks Zaman Modern

Pemikiran politik Muhammad Asad tetap memiliki relevansi yang sangat kuat dalam
menghadapi tantangan politik modern. Dunia saat ini tengah dihadapkan pada krisis moral,
ketimpangan sosial, dan penyalahgunaan kekuasaan yang meluas. Dalam situasi tersebut,
gagasan Asad tentang politik moral dan pemerintahan berbasis nilai menjadi sangat penting
untuk dikaji kembali.

Asad menekankan bahwa pembangunan politik tidak boleh hanya difokuskan pada aspek
material atau institusional, tetapi juga harus mencakup dimensi spiritual dan etika. Tanpa nilai
moral, demokrasi akan kehilangan arah dan hanya menjadi instrumen kekuasaan bagi
kelompok tertentu. Dalam konteks ini, pemikiran Asad menjadi antitesis terhadap sistem
politik pragmatis yang berkembang di banyak negara saat ini.

Relevansi pemikiran Asad juga tampak dalam upayanya mengharmonisasikan antara
nilai-nilai Islam dan prinsip-prinsip modernitas. la menunjukkan bahwa Islam memiliki
kapasitas untuk menyesuaikan diri dengan perkembangan zaman tanpa kehilangan substansi
ajarannya. Dengan pendekatan rasional dan kontekstual terhadap teks keagamaan, Islam dapat
berfungsi sebagai sumber etika universal bagi pembangunan sosial dan politik modern.

Lebih jauh, gagasan Asad dapat diterapkan dalam konteks globalisasi dan pluralisme.
Dalam masyarakat modern yang multikultural, Asad menekankan perlunya toleransi, dialog,
dan keadilan sosial sebagai nilai universal Islam. la menolak eksklusivisme politik dan
menegaskan bahwa tujuan utama pemerintahan adalah menjaga keseimbangan antara hak
individu dan tanggung jawab kolektif (Amir, 2021).

Pemikiran Asad juga relevan untuk menjawab tantangan politik di dunia Muslim
kontemporer yang sering kali terjebak dalam konflik antara otoritarianisme dan sekularisme.
Dengan menempatkan moralitas sebagai fondasi politik, ia memberikan alternatif model
pemerintahan yang berorientasi pada keadilan sosial dan partisipasi rakyat. Pandangannya
mendorong terbentuknya sistem pemerintahan yang tidak hanya efisien secara administratif,

tetapi juga berakar pada nilai spiritual dan etika publik.

5. KESIMPULAN DAN SARAN

Muhammad Asad adalah salah satu pemikir Islam modern yang berhasil menyatukan
nilai-nilai spiritual Islam dengan prinsip-prinsip rasionalitas politik modern. Melalui
gagasannya tentang negara Islam, demokrasi dan syura, keadilan sosial, serta hubungan agama
dan negara, Asad memperlihatkan bahwa Islam memiliki sistem politik yang komprehensif dan

adaptif terhadap perkembangan zaman.

197 | Jurnal Cakrawala Pendidikan dan Biologi - Volume. 2, Nomor. 4, Desember 2025



e-ISSN : 3089-2503; p-ISSN : 3063-5977, Hal. 190-199

Konsep negara Islam yang dikemukakan Asad bukanlah bentuk teokrasi atau
sekularisme, melainkan negara etis yang menjunjung keadilan, hukum, dan kesejahteraan
sosial. Pemikirannya mengenai syura sebagai bentuk partisipasi rakyat memperkuat dasar
demokrasi moral yang sejalan dengan prinsip keadilan Qur’ani. Gagasan tentang keadilan
sosial mempertegas bahwa pemerintahan dalam Islam harus berorientasi pada kemaslahatan
dan kesejahteraan umat. Lebih jauh, pandangan Asad mengenai kepemimpinan menekankan
pentingnya integritas, akhlak, dan tanggung jawab moral sebagai syarat utama bagi seorang
pemimpin. la juga menolak sekularisme ekstrem dan teokrasi absolut, serta menawarkan
konsep negara etis yang menjadikan agama sebagai sumber moralitas publik.

Relevansi pemikiran Asad dalam konteks modern terletak pada kemampuannya untuk
menghadirkan model politik Islam yang rasional, etis, dan universal. Pemikirannya dapat
menjadi inspirasi bagi pembangunan tata kelola pemerintahan yang berkeadilan, partisipatif,
dan bermoral, baik di dunia Muslim maupun dalam sistem demokrasi global. Dengan demikian,
gagasan politik Muhammad Asad tidak hanya penting dalam konteks sejarah pemikiran Islam,
tetapi juga dalam upaya membangun paradigma politik yang lebih manusiawi dan berkeadilan

di tengah krisis moral dunia modern.

DAFTAR REFERENSI

Amir, A. N. (2018). Muhammad Asad’s views on shari‘ah. Jurnal Hal Ehwal Islam dan
Warisan Selangor, 3(2).

Amir, A. N. (2021). Muhammad Asad dan epistemologi tafsirnya: Ide kontekstual dan sosio-
historis. Mugoddima: Jurnal Pemikiran dan Riset Sosiologi, 2(2), 99-114.
https://doi.org/10.47776/mjprs.002.02.01

Amir, A. N. (2024). Muhammad Asad’s design of an Islamic state in post-colonial Pakistan.
Academic Journal of Islamic Principles and Philosophy, 5(1), 91-120.
https://doi.org/10.22515/ajipp.v5i1.8826

Amir, A. N. (2024). Prinsip pemerintahan dalam Islam menurut Muhammad Asad. Jurnal
Suara Politik, 3(1). https://doi.org/10.31869/jsp.v3i1.5205

Amir, A. N., & Rahman, T. A. (2024). Muhammad Asad’s legal thought: A study of his

political theory of Islamic state. Jurnal Studi Islam dan Kemuhammadiyahan (JASIKA),
4(2). https://doi.org/10.18196/jasika.v4i2.130

Dar, S. A. (2016). The concept of an “Islamic state” and its applicability in the 21st century:
An appraisal of Muhammad Asad’s model. Insan ve Toplum, 6(1), 175-186.
https://doi.org/10.12658/human.society.6.11.R0018



https://doi.org/10.22515/ajipp.v5i1.8826
https://doi.org/10.31869/jsp.v3i1.5205
https://doi.org/10.18196/jasika.v4i2.130
https://doi.org/10.12658/human.society.6.11.R0018

Pemikiran Politik Islam Muhammad Asad dalam Konteks Zaman Moder

Habibi, O. (2019). Sistem demokrasi dan kekhilafaan dalam syariat Islam. SANGAJI: Jurnal
Pemikiran Syariah dan Hukum, 3(1), 44-81. https://doi.org/10.52266/sangaji.v3i1.427

Mayberry, J. (2024). Muhammad Asad. Journal of the Contemporary Study of Islam, 4(1), 33—
44, https://doi.org/10.37264/jcsi.v4i1.03

Putri, H. J., & Murhayati, S. (2022). Metode pengumpulan data kualitatif. Jurnal Pendidikan
Tambusai, 9(2), 1-6. https://doi.org/10.31004/jptam.v9i2.27063

Rahayu, S., Triana, R., & Zakaria, A. (2022). Konsep demokrasi menurut Muhammad Abduh
dan Sayyid Qutb (studi komparatif Tafsir Al-Manar dan Tafsir Fi Zilal al-Qur’an).
Cendikia Muda Islam: Jurnal IImiah, 2(1), 43-58.

Rahman, M. (2023). Pemikiran Muhammad Asad tentang negara Islam. Syams: Jurnal Kajian
Keislaman, 4(2). https://doi.org/10.23971/js.v4i2.9932

Rahman, T. A., & Amir, A. N. (2024). Prinsip pemerintahan dalam Islam menurut Muhammad

Asad. Journal of Human Development and Communication (JoHDeC), 13, 20-28.
https://doi.org/10.58915/johdec.v13.2024.1826

Syafuri, H. B. (2025). Fiqih siyasah di era globalisasi (T. Rahman, Ed.). Yayasan Al-Ma’aarij
Darmaraja. https://digilib.uinsgd.ac.id/id/eprint/106097

Yumansyah, D., Arkiang, B. S., Ramadhan, M. J., & Al Farid, M. (2025). Reformulasi

kedudukan MPR dalam sistem ketatanegaraan Indonesia pasca-amandemen UUD 1945

perspektif hukum tata negara Islam kontemporer. Maqgasid: Jurnal Studi Hukum Islam,
14(2), 101-112.

Zahid, A. R., Ul Hassan, M., & Hassan, M. (2025). Political justice in the Qur’an: A study of
governance and leadership. Tanazur, 6(1), 17-31.

Zakariya, M. (2025). Principles of justice and equality in shura and democracy: A comparative
study in the light of Hanafi jurisprudence. ASSAJ, 4(2), 41-58.

199 | Jurnal Cakrawala Pendidikan dan Biologi - Volume. 2, Nomor. 4, Desember 2025


https://doi.org/10.52266/sangaji.v3i1.427
https://doi.org/10.37264/jcsi.v4i1.03
https://doi.org/10.31004/jptam.v9i2.27063
https://doi.org/10.23971/js.v4i2.9932
https://doi.org/10.58915/johdec.v13.2024.1826
https://digilib.uinsgd.ac.id/id/eprint/106097

